YESUS
TIDAK

PERNAH KENAL

KRISTEN

SAYYID SABIQ




Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen

Ed. 1, Cet. 1, Banda Aceh: ‘Adnin Foundation Publisher Aceh,

ISBN :

Jumlah hal : xii + 102 hal, Ukuran: 14,5 x 21 cm.
Pengarang : Sayyid Sabiq

Editor : Hasanuddin Yusuf Adan

Cover & layout  : Tim ‘Adnin Foundation Publisher Aceh

Hak Cipta © 2025, pada penulis

Dibolehkan mengutip sebahagian atau seluruh isi buku ini dengan
cara ikhlas dan ilmiah, termasuk penggunaan mesin foto copy untuk
kepentingan Islam dan muslimin, dilarang keras dan haram
melakukan plagiat, copy-paste, penggunaan untuk merusak Islam dan
untuk berbisnis tanpa izin penulis dan penerbit.

Cetakan Pertama, Rabiul Awwal 1447 H/September 2025
M/Mulod 1447 A

‘Adnin Foundation Publisher,

A Member of ‘Adnin Foundation Group
Jalan Sawah No. 15 Gampong llie,
Kecamatan Uleekareng

Banda Aceh, 23119

Telp/WA: +6285260185571

e-mail: al_adnin@yahoo.co.uk /
diadanna@yahoo.com



mailto:al_adnin@yahoo.co.uk

Sambutan
dari Penerbit

-

&‘Yi:)j)& Y}M“/”L&J\j u«Ju\ 4&51«1\
ke SN Gl e AU Bl gl

M\ - 43\/ L}Cj

Kita patut bersyukur kepada Allah zat yang
Maha Mulya, Maha Kaya dan Maha berilmu atas
anugerah ilmunya kepada penulis buku sederhana
ini namun penuh makna dan sangat berarti bagi
kehidupan ummat manusia. Setelah tim penerbit
menseleksi kiriman naskah buku ini dan dipelajari
dengan seksama serta teliti ‘Adnin Foundation
Publisher Aceh memutuskan untuk menerbitkan
naskah ini menjadi buku dengan tiga pertimbangan
utama; pertama, cukup deras provokasi ummat

Sayyid Sabiq



Kristiani terhadai Islam dan ummat Islam yang
serratus persen bersigma negatif; kedua, ummat
Islam sangat banyak yang buta ilmu Kristologi
sehingga mudah dipengaruhi oleh missionaris
Kristen; yang ketiga, kanduungan dan pemaparan
buku ini yang bernuansa ilmiah popular menjadi
mudah dibaca dan mudah dipahami oleh para
pembaca sekalian.

Sekaligus tiga pertimbangan tersebut menjadi
landasan kenapa ummat Islam harus membaca buku
ini dan kenapa ummat kristiani harus membaca
buku ini. Kalau ummat Islam membacanya untuk
memahami kekeliruan konsep Yesus, Kristen dan
tiga tuhan yang disembah oleh ummat Kristiani.
Sedabgan ummat Kristiani wajib membaca buku ini
untuk melepaskan diri dari kungkungan palsu para
penyembah manusia dan penipu manusia. Insya
Allah selepas membaca buku ini ummat Kristiani
akan terbuka mata, terbuka telinga, terbuka hidung,
terbuka hati dan lepas dari kungkungan para penipu
yang menyembah manusia.

Semoga saja kehadiran buku ini membawa
berkah, membawa Marwah, dan membawa ‘izzah
baik kepada para pembaca maupun kepada penulis
dan penerbit sekalian. Selamat membaca semoga

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




tercerahkan dan terbebbaskan dari tipuan
penyembahan.

Sayyid Sabiq




Pengantar Penulis

Segala puji bagi Allah Subhanahu wa Ta’ala
yang telah memberikan nikmat iman, ilmu, dan
kesempatan untuk menyelesaikan karya sederhana
ini. Buku "Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen" lahir
dari kegelisahan intelektual sekaligus pengalaman
lapangan penulis dalam berdakwah di tengah
masyarakat, khususnya di daerah minoritas muslim
dan wilayah terpencil.

Sebagai seorang mahasiswa yang menekuni
studi dakwah dan kepakaran Kristologi, penulis
menyadari bahwa isu-isu Kristologi kontemporer
masih menyimpan banyak kerancuan, bahkan di
kalangan = akademisi. Pertanyaan-pertanyaan
mendasar tentang siapa Yesus sebenarnya, apa yang
dimaksud dengan Kristologi modern, dan
bagaimana Islam menjawab berbagai tantangan

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




teologis tersebut, masih terus menjadi diskusi
panjang hingga hari ini. Pengalaman dakwah di
daerah rawan kristenisasi, baik di Aceh Tenggara
maupun Kalimantan Tengah, semakin menguatkan
keyakinan penulis bahwa umat Islam membutuhkan
bekal ilmu yang memadai untuk membentengi diri
dari upaya kristenisasi yang sering kali menyasar
wilayah minoritas muslim. Buku ini diharapkan
menjadi salah satu ikhtiar kecil untuk memberikan
pemahaman kritis dan argumentatif, sehingga umat
mampu merespons tantangan pemikiran dengan
cara yang tepat, ilmiah, dan beradab.

Karya ini tidak dimaksudkan untuk
menyinggung keyakinan pihak lain, melainkan
sebagai bentuk ikhtiar ilmiah untuk menghadirkan
kritik yang jujur, terbuka, sekaligus membentengi
akidah umat. Penulis berharap buku ini dapat
memberikan manfaat, baik bagi kalangan akademisi,
mahasiswa, maupun para pendakwah yang
berjuang menyampaikan kebenaran Islam di tengah
tantangan zaman.

Akhirnya, penulis menyadari sepenuhnya
bahwa karya ini jauh dari kesempurnaan. Oleh
karena itu, kritik dan saran konstruktif-idealis dari
para pembaca sangat diharapkan untuk perbaikan di

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



masa mendatang. Semoga Allah menjadikan buku
ini sebagai amal jariyah, benteng akidah, sekaligus
jalan hidayah bagi siapa pun yang mencarinya.

Wassalamu’alaikum warahmatullahi
wabarakatuh.

Jakarta, 05 September 2025

Sayyid Sabiq
Penulis

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Daftar Isi

Sambutan dari Penerbit .........cccouvvvevvnncrnnnieininennnnes iii
Pengantar Penulis.........ocovuiveveiernnniesnnncsnnncsnsnencnnne vi
Daftar Isi ..ot ix
Bab1 Isu-Isu Kontemporer Kristologi

D.

Bab 2

A.

B.

dan Jawaban dari Pertanyaan N
ON-Muslim ... 1
Pendahuluan..........cccccoeiiiniiiniiine, 1
Telaah Filosofis dan Teologis atas Konsep
Ketuhanan Yesus.........cccccoviiiiiiniiinnn. 2
Kritik terhadap Filosofis dan Teologis atas
Ketuhanan Yesus.........cccccoeiviiiiniiniicnnnne. 7
Perspektif tentang Tuhan menurut Bible,

Para Rasul, dan Kristen Kini........cccceeeun....... 12
Study Kritik Bible.........ccooceuevurinrcrunnenncnnene. 15
Kelahiran Yesus.......cccccoeevveeevieeieecieereeenens 20
Kematian Yesus ......ccccccevveevvieeeciieeciieeeree e, 23

Sayyid Sabiq




Bab 3

S8

Kajian Kritis dan Koreksi atas
Doktrin Trinitas, Penyaliban, dan

Keselamatan .........ccceeeeeeereeereecsnecseecsaeeseenenns 27
Yesus Buta Trinitas .......ccccceeeveeevvieiecieeceneen, 27
Asal Mula Doktrin Trinitas.........c.c.cccvveenenn. 29
Konsili Konstantinopel dan Pengakuan

Roh Kudus.....coveoevieeeieieeeeeceeeeeeeeeeev 32

Bible Tidak Pernah Menyebutkan Trinitas,
Sebaliknya Al-Qur’an Menyebutnya dan

Mengoreksi Trinitas........c.ccccceevrieerirucnnnee 38
Helenisme, Jejak Trinitas, dan Akar
Kepercayaan Kuno...........ccccocvviiiiiinnnn 49
Pengaruh Filsafat Yunani dan Tradisi
KUuno......ccocoviiiiniiiiicic, 50
Kontroversi Penyaliban............cccccccoeeunnne. 55
Keselamatan Dunia Akhirat Menurut

YESUS .o 58
Kontradiksi dalam Bible...........cccccccceueucuennee. 61

Jawaban dari Pertanyaan Non-Muslim ...73
Nabi Muhammad Tidak Selamat di Akhirat
Karena Nabi Muhammad Membutuhkan
Shalawat dari Ummatnya.........ccccccceueuneneee. 73
Islam Melahirkan Orang Yang Ekstrim,
Karenanya Islam Merupakan Agama
EKSHrim. ..o 76

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen



Nabi Muhammad Gila Perempuan,
Menikahi 9 Istri Sedangkan Ummatnya

Hanya 4 Saja........ccccooeoiviiviiiiniiiiciee, 79
. Yang Menemui Nabi Muhammad di Gua
Hira Adalah Iblis, Karenanya Ia Takut......84
. Nabi Muhammad Menyembah Berhala di
Peristiwa Gharonik ... 85
Islam Agama Keras, Radikal dan Jihadis
Teroris .o 87
Tentang kata Nahnu (Kami) dalam Al-
QUITAN .. 94
. Perbedaan Magam Ibrahim dan makam
Nabi Ibrahim........ccccoooeiiiiiiii 95
. Islam Menyembah Hajar Aswad? .............. 96
Tuduhan kontradiksi dan sumpah dalam
AL-QUITAN .o 97
Daftar Pustaka........coeeernnenniniinsnnncnicnsnsnencscnnnens 98
Tentang Penulis........viivencrenniennncnnnncsesnescsnenes 100

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Bab 1

Isu-Isu Kontemporer
Kristologi dan Jawaban
dari Pertanyaan Non-
Muslim

A. Pendahuluan

Kristologi —ilmu tentang pribadi dan karya
Yesus Kristus— bukan hanya persoalan teologis
internal gereja. Ia juga menyentuh sejarah, filsafat,
studi teks, sains, dan hubungan antaragama. Isu-isu
klasik seperti ketuhanan Yesus, inkarnasi, Trinitas,
dan keselamatan tetap hidup karena terus diuji oleh
perkembangan pengetahuan dan perubahan sosial.
Buku ini membahas beberapa isu kontemporer
utama, dimulai dari telaah filosofis dan teologis atas
ketuhanan Yesus sampai kajian lintas tradisi,

Sayyid Sabiq




lengkap dengan titik-titik argumentasi yang biasa
dipakai pihak Kristen dan sumber-sumber rujukan
yang relevan. Buku ini umumnya ditulis untuk
mencerdaskan umat manusia kepada siapa
seharusnya mereka harus menyembah dan kepada
umat muslim secara khususnya untuk membentengi
diri dari upaya kristenisasi yang marak terjadi.

B. Telaah Filosofis dan Teologis atas

Konsep Ketuhanan Yesus

Sejak masa-masa awal pertumbuhan Agama
Kristen, pertanyaan besar yang selalu muncul adalah
siapa sebenarnya Yesus: apakah sekadar guru dan
nabi yang diutus Allah, ataukah Ia benar-benar
Tuhan itu sendiri? Pergumulan ini terlihat jelas
dalam sejarah konsili gereja. Pada Konsili Nicea
tahun 325 M, para pemimpin gereja akhirnya
merumuskan sebuah pernyataan resmi: Yesus, Sang
Putra, adalah homoousios dengan Bapa, yang artinya
“sehakekat” atau “satu substansi” dengan Allah.
Rumusan ini bukan muncul begitu saja, melainkan
hasil dari perdebatan panjang, terutama melawan
pandangan Arius (arianisme) yang menolak
keilahian penuh Yesus.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Penyebutan  Yesus sebagai  homoousios
dimaksudkan untuk menjaga dua hal sekaligus:
pertama, mempertahankan keyakinan monoteisme
(bahwa Allah tetap satu, bukan banyak), dan kedua,
memberikan dasar teologis untuk tetap menyembah
Yesus tanpa dianggap menyembah ilah lain. Dengan
kata lain, rumusan itu berfungsi sebagai “jembatan
logis” supaya iman Kristen bisa tetap mengakui satu
Allah, namun sekaligus mengakui Yesus sebagai
bagian dari ketuhanan.

Dasar bagi rumusan tersebut diambil dari
Perjanjian Baru, di mana Yesus sering disebut
dengan istilah Kyrios (Tuhan). Kata ini menarik
karena dalam tradisi Yahudi, istilah Kyrios
digunakan dalam terjemahan Septuaginta (Bible
Yunani) untuk menggantikan nama YHWH, yaitu
nama Allah Israel yang sangat sakral. Dengan
memakai istilah yang sama untuk Yesus, para
penulis Perjanjian Baru secara tidak langsung
sedang “menaikkan derajat” Yesus ke level ilahi. Hal
inilah yang kemudian dipakai gereja sebagai salah
satu pijakan awal atau pembelaan untuk
mengembangkan doktrin ketuhanan Kristus.!

1 Gerald O’Collins, Christology: A Biblical, Historical, and
Systematic Study of Jesus, Oxford: OUP, 2009, hlm. 110-115.

Sayyid Sabiq




Namun, pemakaian Kyrios ini tidak lepas dari
perdebatan. Bagi sebagian penafsir modern,
penyematan gelar itu lebih menunjukkan bentuk
penghormatan dan otoritas, bukan pernyataan
eksplisit bahwa Yesus adalah Allah. Tetapi bagi
tradisi gereja arus utama, penggunaan Kyrios
dianggap konsisten dengan iman bahwa Yesus
memang Tuhan yang layak disembah.

Dengan begitu, kita melihat bahwa sejak awal
mula, perumusan ketuhanan Yesus selalu berada
dalam ketegangan: di satu sisi ingin setia pada
monoteisme warisan Yahudi, namun di sisi lain
berusaha memberi tempat bagi penyembahan
kepada Yesus. Ketegangan inilah yang melahirkan
berbagai konsili, rumusan dogma, hingga akhirnya
berkembang menjadi doktrin Trinitas sebagaimana
dikenal sekarang.?

Salah satu persoalan paling mendasar dalam
iman Kristen adalah bagaimana memahami sosok
Yesus. Dalam doktrin resmi gereja, Yesus diakui
sebagai Tuhan sekaligus manusia. Pertanyaan yang
langsung muncul adalah: bagaimana mungkin satu
pribadi dapat memiliki dua status yang sangat

2 The Nicene Creed (325), dalam Philip Schaff (ed.), Creeds of
Christendom, vol. 2, Grand Rapids: Baker, 1983, hlm. 57-59.

¢  Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen

%\‘;‘



berbeda tanpa menimbulkan kontradiksi? Di satu
sisi, Yesus disebut sebagai Tuhan yang mahakuasa,
abadi, dan tidak terbatas. Namun di sisi lain, dalam
kisah Injil, Ia digambarkan sebagai manusia yang
bisa lapar, lelah, bersedih, bahkan mati di kayu salib.

“Dan setelah berpuasa empat puluh hari dan empat
puluh malam, akhirnya laparlah Yesus.” (Matius
4:2)

“Di situ ada sumur Yakub. Yesus sangat letih oleh
perjalanan, lalu Ia duduk di pinggir sumur itu. Hari
kira-kira pukul dua belas.” (Yohanes 4:6)

“Maka mulailah la merasa sedih dan gentar, lalu
kata-Nya kepada mereka: ‘Hati-Ku sangat sedih,
seperti mau mati rasanya. Tinggallah di sini dan
berjaga-jagalah dengan Aku.”” (Matius 26:37-38)

“Maka menangislah Yesus.” (Yohanes 11:35)

“Sesudah Yesus meminum anggur asam itu,
berkatalah Ia: ‘Sudah selesai.” Lalu In menundukkan
kepala-Nya  dan  menyerahkan  nyawa-Nya.”
(Yohanes 19:30)

Masalah ini disebut masalah ontologis, yaitu
menyangkut hakikat keberadaan Yesus sendiri.
Dalam filsafat modern, setiap kategori harus jelas:
apakah ketuhanan Yesus berarti Ia sungguh-
sungguh memiliki hakikat yang sama dengan Allah

Sayyid Sabiq




Bapa, ataukah ketuhanan itu dipahami sebagai
sebuah relasi khusus dalam Trinitas? Perbedaan cara
pandang ini sangat menentukan arah pemahaman
kristologi.

Ada dua model utama yang berkembang.
Pertama, model pra-eksistensi, yang meyakini
bahwa Yesus sudah ada sebagai pribadi ilahi sejak
kekal, lalu turun ke dunia dan menjadi manusia.
Pandangan ini sejalan dengan rumusan Konsili
Nicea yang menegaskan bahwa Yesus sehakekat
dengan Bapa. Kedua, model pengalaman-
komunitas, yang melihat bahwa pengakuan Yesus
sebagai Tuhan lahir dari pengalaman iman jemaat
awal. Bagi para murid, Yesus begitu istimewa
sehingga mereka akhirnya mengangkat-Nya ke
posisi ilahi, dan pengakuan itu berkembang menjadi
dogma resmi seiring waktu.

Argumen yang dipakai oleh arus Kristen
berupa penulis Injil Yohanes dan surat-surat Paulus
menggunakan istilah ilahi untuk Yesus (“Pada
mulanya adalah Firman; Firman itu bersama-sama
dengan Allah dan Firman itu adalah Allah.”. "Firman"
yang menjadi daging; penyembahan kepada Anak).
Richard Bauckham berargumen bahwa atribut ilahi

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




pada Yesus tampak sejak awal komunitas, bukan
penemuan abad-abad kemudian.?

C. Kiritik terhadap Filosofis dan Teologis

atas Ketuhanan Yesus

Untuk menjawab apakah Yesus itu tuhan atau
manusia kita bisa langsung melihat secara logika
akal manusia bahwa tidak akan mungkin dua zat
yang berbeda karena bagaimana mungkin zat ilahi
yang absolut dalam suatu waktu ia tidak bersifat
absolut (bergantung, lemah, dsb). Sebagai contoh
mudahnya, tidak mungkin kita akan mengatakan
persegi yang hanya memiliki empat sisi sebagai
segitiga yang hanya memiliki tiga sisi saja ini tentu
akan melahirkan kontradiksi.

Banyak kalangan Kristen sendiri sebenarnya
mengakui secara logika bahwa Tuhan mustahil mati
dalam kondisi apa pun. Konsep ketuhanan dalam
agama samawi selalu menegaskan bahwa Allah
adalah Maha Hidup dan tidak tersentuh oleh
kefanaan. Namun, dalam doktrin Kristen muncul
keyakinan bahwa Yesus—yang mereka sebut
sebagai Tuhan yang menjelma menjadi manusia—

3 Richard Bauckham, Jesus and the God of Israel, Grand Rapids:
Eerdmans, 2008, him. 15-20.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



mati di kayu salib. Pertanyaan yang tak terhindarkan
pun muncul: jika Yesus sungguh-sungguh Tuhan,
bagaimana mungkin Tuhan mati? Sebaliknya, jika ia
benar-benar mati, maka bagaimana mungkin ia tetap
disebut Tuhan? Kontradiksi mendasar ini tidak
hanya melemahkan klaim keilahian Yesus, tetapi
juga menimbulkan keraguan serius terhadap
konsistensi doktrin keselamatan dalam tradisi
Kristen itu sendiri.

Lebih jauh, kisah dalam Injil Lukas 4:1-10
menceritakan bahwa Yesus dibawa ke padang gurun
dan dicobai oleh iblis selama empat puluh hari. Dari
sini lahir pertanyaan yang lebih tajam: bagaimana
mungkin iblis, yang jelas adalah makhluk ciptaan,
mampu mencobai Sang Pencipta? Apakah logis jika
Tuhan tunduk dalam ruang ujian dari makhluk yang
diciptakan-Nya sendiri? Kitab Yakobus 1:13 justru
dengan tegas menyatakan bahwa Tuhan tidak dapat
dicobai oleh siapa pun. Maka, fakta bahwa Yesus
mengalami pencobaan membuktikan bahwa ia tidak
berada pada kedudukan ilahi, melainkan
sepenuhnya manusia yang diuji sebagaimana
manusia lainnya.

Di sini terlihat bahwa ajaran asli Yesus,
sebagaimana tercatat dalam perkataannya sendiri di

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Injil, menekankan ketaatan kepada perintah Allah
sebagai jalan menuju keselamatan. Sebaliknya,
tulisan Paulus dalam Roma 10:9 menghadirkan
konsep keselamatan yang berbeda: cukup dengan
pengakuan lisan bahwa Yesus adalah Tuhan dan
keyakinan bahwa Allah membangkitkannya dari
kematian. Dengan kata lain, ajaran Paulus dan ajaran
Yesus berjalan pada dua arah yang berbeda. Maka
timbul pertanyaan yang wajar: apakah umat
seharusnya mengikuti ajaran Paulus, seorang rasul
yang tidak pernah berjumpa langsung dengan Yesus
semasa hidupnya, ataukah mengikuti ucapan Yesus
sendiri yang menekankan ketaatan kepada hukum-
hukum Allah?

Kontradiksi-kontradiksi ini semakin memper-
tegas perbedaan mendasar antara pemahaman sesat
Kristen tentang Yesus dan penjelasan Al-Qur’an.
Islam menegaskan bahwa Yesus (‘Isa al-Masih)
bukanlah Tuhan, melainkan nabi dan utusan Allah
yang diutus untuk membimbing manusia kepada
kebenaran. Dengan kerangka ini, peristiwa-
peristiwa yang menimbulkan kontradiksi dalam Injil
justru menjadi jelas: Yesus hidup sebagai manusia,
diuji sebagaimana manusia, dan tidak pernah
mengklaim dirinya sebagai Tuhan. Perbedaan ini

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



penting untuk direnungkan, agar setiap orang yang
mencari kebenaran mampu membedakan mana
ajaran ilahi yang murni dan mana doktrin yang lahir
dari tafsiran manusia.

Diantara bukti bahwa Yesus bukanlah
sepenuhnya Tuhan dan manusia sebenarnya sudah
tertulis dalam Bible sendiri dan bisa kita lihat dari
beberapa poin berikut ini,

1. Yesus bertempat, buktinya lahir di betlehem
sedangkan dalam 1 Raja-raja 8:27 Solomo
mengatakan "Tetapi benarkah Allah benar-benar
diam di bumi? Sesungquhnya, langit, bahkan langit
yang mengatasi segala langitpun tidak dapat
menampung Engkau, terlebih lagi rumah yang
kudirikan ini." Ini sangat bertentangan dengan
klaim inkarnasi, jikalau bumi dan langit tidak
dapat menampung Allah bagaimana bisa la
bisa hadir dalam tubuh mansia?

2. Yesus berubah, buktinya ia bertambah besar
(grow up), ini disebutkan dalam Lukas 2:52,
"Dan Yesus makin bertambah besar dan bertambah
hikmat-Nya dan besar-Nya, dan makin dikasihi oleh

n

Allah dan manusia." kalau diaktakan Yesus
sebagai anak Allah yang memiliki kodrat ilahi

maka jawabannya ada di Yohanes 17:3 yang

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




menyebutkan bahwa satu-satunya Allah yang
benar (The only true God) adalah Tuhan Bapa
saja dan bukan nak (Son) ataupun roh kudus
(Holy Spirit). Juga dalam Maleakhi 3:6,
"Bahwasanya Aku, TUHAN, tidak berubah, dan
kamu, bani Yakub, tidak akan lenyap." Jelas
dikatakan bahwa Tuhan tidak berubah
sedangkan Yesus berubah (grow up) baik
secarta fisik dan keilmuan.

Yesus tidak bisa kun fayakun atau bisa
dikatakan mengalami try & error terdapat
dalam Markus 8:22-26 setelah percobaan
pertama, orang tersebut masih tidak bisa
melihat dengan sempurna namun setelah
diusapkan untuk kali keduanya barulah orang
itu bisa melihat kembali. Jikalau Yesus
merupakan tuhan bagaimana bisa mengalami
try & error? Yang mana berlawanan dengan
sifat absolut tuhan yang tidak akan pernah
salah dan gagal.

Yesus tidak maha mengetahui dalam Markus
5:25-34, bahwa ada seorang perempuan yang
berharap sembuh dengan cara menjamah
(menyentuh) jubah Yesus, namun Yesus
sendiri tidak mengetahui siapa yang

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



menjamahnya sehingga ia bertanya dalam ayat
30 “siapa yang menjamah aku?” sebagai sosok
Tuhan sudah seharusnya ia tidak bertanya
demikian melainkan langsung berbalik arah.

5. Yesus orang yang membedakan dirinya
dengan tuhan ini diberitakan dalam Yohanes
8:40, "Tetapi yang kamu berusaha bunuh ialah Aku,
seorang manusia yang telah mengatakan kepadamu
kebenaran yang Kudengar dari Allah; pekerjaan
itu tidak dilakukan oleh Abraham." Jelas Yesus
mengatakan dirinya adalah manusia dan
banyak ayat yang menyebutkan demikian juga,
berbeda dengan pengakuan Yesus sebagai
tuhan yang tidak ada satupun tinta yang
tertulis bahwa Yesus mengakui dirinya sebagai
tuhan.

D. Perspektif tentang Tuhan menurut

Bible, Para Rasul, dan Kristen Kini

Bible sendiri sesungguhnya memberikan
penjelasan yang tegas tentang siapa Tuhan itu.
Dalam Ulangan 6:4 dan Keluaran 20:3, ditegaskan
bahwa Tuhan adalah Esa, satu-satunya yang berhak
disembah. Bahkan dalam Keluaran 20:4-5, manusia
dilarang membuat patung atau gambaran apa pun

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




tentang Tuhan, sebab Dia tidak bisa diserupakan
dengan ciptaan. Maleakhi 3:6 menambahkan bahwa
Tuhan tidak pernah berubah, sementara Bilangan
23:19 menegaskan bahwa Tuhan bukanlah manusia.
Semua ayat ini menguatkan gambaran Tauhid yang
lurus: Tuhan itu tunggal, tidak bergambar, tidak
berubah, dan bukan manusia.

Menariknya, Yesus sendiri berpandangan
sejalan dengan ajaran dasar Tauhid tersebut. Dalam
Markus 12:29, ia dengan jelas menyatakan, “Tuhan
kita adalah satu.” la pun berdoa kepada Allah (Lukas
6:12) dan mengajarkan murid-muridnya agar hanya
menyembah Allah semata (Matius 4:10). Jika Yesus
benar-benar Tuhan, mengapa ia perlu berdoa dan
mengajarkan penyembahan kepada yang lain? Fakta
ini menguatkan bahwa Yesus menempatkan dirinya
bukan sebagai Tuhan, melainkan sebagai hamba dan
utusan yang tunduk sepenuhnya kepada Allah.

Para murid Yesus pun menguatkan
pemahaman ini. Dalam Kisah Para Rasul 2:22, Yesus
digambarkan sebagai seorang manusia yang diutus
oleh Allah dan diberi mukjizat. Sementara dalam
Kisah Para Rasul 10:38 dijelaskan bahwa Allah
“menyertai” Yesus, bukan “menjelma” atau “berada
di dalam” dirinya. Pernyataan para murid ini

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



mempertegas bahwa  Yesus tidak pernah
dikultuskan sebagai Tuhan oleh generasi awal
pengikutnya, melainkan dihormati sebagai nabi
pilihan Allah.

Berbeda dengan kesaksian Bible yang
dipahami mayoritas kristen sekarang, Yesus, dan
para muridnya, doktrin Kristen berkembang dengan
konsep Trinitas. Di dalamnya Yesus diyakini sebagai
Tuhan sekaligus manusia, bahkan sebagai perantara
yang menghubungkan manusia berdosa dengan
Tuhan yang suci. Selain itu, muncul pula keyakinan
bahwa segala sesuatu diciptakan oleh Tuhan melalui
Yesus. Namun di sini muncul pertanyaan kritis: jika
Yesus adalah manusia, sementara manusia itu
hakikatnya penuh dosa, bagaimana mungkin ia bisa
menjadi jembatan menuju Tuhan yang 100% suci?
Sebaliknya, jika Yesus adalah Tuhan, bagaimana
mungkin Tuhan yang Mahasuci dan transenden
berhubungan langsung dengan manusia berdosa
tanpa menyalahi sifat keilahian-Nya?

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Bab 2

Study Kritik Bible

Kitab suci fondasi utama setiap agama. Dalam
Islam, kitab suci dipahami sebagai wahyu Allah
yang diturunkan secara murni, tanpa kontradiksi,
serta terbebas dari tambahan manusia. Kekristenan
memiliki kitab suci yang dikenal dengan sebutan
Holy Bible atau Bible. Kata Bible berasal dari bahasa
Yunani Biblos yang berarti kumpulan buku. Di
Indonesia, umat Kristen menyebutnya Bible, namun
umat Islam lebih tepat menyebutnya Bible agar tidak
rancu dengan istilah Al-Kitab dalam Al-Qur’an, yang

Sayyid Sabiq




justru merujuk kepada kitab suci umat Islam itu
sendiri.

Bible ditulis oleh sekitar empat puluh penulis
dalam kurun waktu kurang lebih seribu lima ratus
tahun. Secara umum, Bible terbagi menjadi dua
bagian besar, yakni Perjanjian Lama dan Perjanjian
Baru. Perjanjian Lama ditulis dalam bahasa Ibrani,
sedangkan Perjanjian Baru ditulis dalam bahasa
Yunani.

Perjanjian Lama yang berjumlah tiga puluh
sembilan kitab berasal dari tradisi Yahudi kuno yang
dikenal sebagai Tanakh. Susunannya rampung
sekitar tahun 450 SM. Tanakh sendiri terbagi menjadi
tiga bagian utama: Torah yang memuat lima kitab
Musa, Neviim yang berisi kisah para nabi, dan
Ketuvim yang memuat tulisan-tulisan hikmat seperti
Mazmur, Amsal, dan Pengkhotbah. Menurut tradisi
Yahudi, Musa menulis seluruh Torah. Sejarawan
Yahudi abad pertama, Flavius Josephus, juga
menegaskan pandangan tersebut. Namun, pada
abad pertengahan, seorang rabi bernama Abraham
ibn Ezra mulai mengkritisi kejanggalan dalam
Torah, misalnya kisah tentang kematian Musa yang
jelas mustahil ditulis oleh Musa sendiri.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Pandangan tradisional mengenai keaslian kitab
Musa semakin runtuh di abad kesembilan belas,
ketika Julius Wellhausen mengajukan Hipotesis
Dokumen. la menemukan bahwa Torah memuat
kisah-kisah yang di ulang-ulang, menggunakan
istilah dan nama tempat yang tidak pernah ada di
masa Musa, serta memperlihatkan gaya bahasa yang
saling bertentangan satu sama lain. Dari sini
Wellhausen = menyimpulkan = bahwa  Torah
sesungguhnya ditulis oleh empat kelompok penulis
yang berbeda: Yahwist, Elohist, Deuteronomist, dan
Priestly. Hal ini pula yang menjelaskan munculnya
banyak kontradiksi dalam Lima Kitab Musa.

Sementara itu, kitab-kitab Neviim dan Ketuvim
juga tidak lepas dari pengaruh penulis-penulis yang
beragam. Banyak di antaranya berasal dari hikayat
rakyat Israel kuno yang kemudian ditulis ulang
dengan versi-versi yang berbeda-beda. Sekitar tahun
270 SM, Raja Ptolemy II dari Mesir menyuruh untuk
melakukan penerjemahan Tanakh ke dalam bahasa
Yunani. Pekerjaan ini dilakukan oleh tujuh puluh
dua rabi di kota Alexandria. Hasilnya kemudian
dikenal dengan sebutan Septuaginta, yang pada

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



akhirnya menjadi rujukan utama bagi umat Kristen
untuk Bible bagian Perjanjian Lama.*

Adapun Perjanjian Baru terdiri dari dua puluh
tujuh kitab yang ditulis antara pertengahan abad
pertama hingga abad kedua. Kitab yang paling awal
adalah surat-surat Paulus, ditulis sekitar tahun 48-
67 M. Setelah itu terbitlah Injil Markus (65-70 M),
Injil Matius dan Lukas (80-85 M), Injil Yohanes
(sekitar 95 M), serta surat-surat lainnya. Uniknya,
Injil Matius dan Lukas terbukti banyak menyalin
dari Injil Markus: sekitar delapan puluh persen isi
Matius dan enam puluh persen isi Lukas diambil
dari Markus. Selain itu, keduanya juga
menggunakan sumber-sumber lain yang tidak
diketahui dengan pasti, yang oleh para ahli disebut
sebagai sumber M(atius), L(ukas), dan Q(uelle).?

Dari tiga belas surat Paulus, hanya tujuh yang
diyakini benar-benar ditulis oleh Paulus sendiri,
yakni 1 Tesalonika, Galatia, 1-2 Korintus, Filipi,
Filemon, dan Roma. Enam surat lainnya dianggap

Dondy Tan, Bible Exposed; Kontradiksi Empat Gospel dalam
Bible (Jakarta: YPM At-Tauhid, 2024), hlm. 2-4.

Quelle - kisah-kisah yang beredar di masyarakat. Menurut ahli-
ahli Perjanjian Baru, 6 dari 13 surat-surat Paulus diperdebatkan
keotentikan penulisnya, diduga kuat keenam surat tersebut
ditulis oleh Pauline (orang-orang yang mengikuti pemikiran
Paulus)

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




sebagai karya murid-murid atau pengikut Paulus
yang menulis atas namanya. Bahkan para ahli
sepakat bahwa keempat Injil tidak ditulis langsung
oleh saksi hidup Yesus, melainkan oleh generasi
setelahnya. Penetapan nama-nama Injil sebagai Injil
Matius, Markus, Lukas, dan Yohanes baru muncul
pada abad kedua, melalui kesaksian Papias (sekitar
tahun 130 M) dan Irenaeus (sekitar 185 M). Selain itu,
naskah-naskah Injil yang ada sekarang bukanlah
naskah asli, melainkan salinan belakangan yang
rentan mengalami perubahan dan perbedaan. Fakta-
fakta inilah yang menyebabkan keempat Injil penuh
dengan kontradiksi.®

Dalam pandangan Islam, ketiga kitab suci
selain Al-Qur’an memang merupakan wahyu Allah
yang diturunkan kepada Bani Israil pada zamannya
masing-masing. Namun, yang kini dikenal sebagai
Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru bukanlah
wahyu asli tersebut. Bible adalah kumpulan tulisan
generasi belakangan yang sudah bercampur tangan
manusia. Karena itu, ia tidak bisa disamakan dengan
kitab suci (Zabur, Taurat, dan Injil) yang disebut
dalam Al-Qur’an.

Ibid, him. 5-7.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Setidaknya ada 2 tema penting tentang Yesus
yang dalam Bible sendiri datanya bertentangan
antara satu dengan lainnya.

A. Kelahiran Yesus

Kedatangan seorang manusia ke dunia melalui
kelahiran merupakan titik awal yang menentukan
seluruh perjalanan hidupnya. Dalam ajaran Kristen,
kelahiran Yesus dipandang sebagai peristiwa agung
dan memiliki kedudukan sentral, sebab Ia dianggap
tokoh utama dalam sejarah keselamatan. Akan
tetapi, justru pada momentum yang begitu
signifikan ini, terdapat banyak perbedaan dan
ketidaksamaan  dalam  catatan kitab Injil.
Seharusnya, sebuah kitab suci yang dijadikan
pegangan iman menyajikan kisah yang utuh,
konsisten, dan tanpa pertentangan, sehingga tidak
menimbulkan keraguan di kalangan penganutnya.
Realitas adanya  perbedaan narasi justru
memunculkan tanda tanya besar mengenai dasar
keyakinan yang dibangun di atasnya.

Kontradiksi pertama berkaitan dengan siapa
sebenarnya yang menerima pesan dari Malaikat
Gabriel. Dalam Gospel Matius, Yusuf yang
menerima kabar melalui mimpi: “Behold, the angel of

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




the Lord appeared unto him in a dream, saying... that
which is conceived in her is of the Holy Ghost” (Matius
1:20). Sedangkan Gospel Lukas menuliskan bahwa
Maria-lah yang menerima langsung: “The angel said
unto her, Fear not, Mary... thou shalt conceive in thy
womb, and bring forth a son” (Lukas 1:30-31).
Anehnya, Markus dan Yohanes sama sekali tidak
mencatat peristiwa ini.

Kontradiksi kedua menyangkut status Yusuf
dengan Maria. Gospel Matius mencatat Yusuf
menikahi Maria: “Then Joseph... took unto him his wife:
And knew her not till she had brought forth her firstborn
son” (Matius 1:24-25). Namun, Lukas menulis Maria
hanya sebagai tunangan: “To a virgin espoused to a
man whose name was Joseph” (Lukas 1:27). Perbedaan
ini membuat status hukum keluarga Yesus menjadi
rancu. Jika kitab suci seharusnya konsisten,
mengapa dua versi berbeda bisa muncul?

Masalah besar lainnya adalah tahun kelahiran
Yesus. Matius menulis bahwa Yesus lahir ketika Raja
Herodes masih hidup: “Now when Jesus was born in
Bethlehem of Judaea in the days of Herod the king”
(Matius 2:1). Sedangkan Lukas menyatakan
kelahiran Yesus pada masa sensus Kirenius: “There
went out a decree from Caesar Augustus, that all the world

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



should be taxed... when Cyrenius was governor of Syria”
(Lukas 2:1-2). Herodes wafat 4 SM, sementara
sensus Kirenius terjadi 6 M, ada selisih hampir
sepuluh tahun yang sulit dijelaskan.

Kontradiksi juga terlihat dalam silsilah
keturunan Yesus. Matius menuliskan bahwa dari
pembuangan Babel hingga Kristus ada 14 generasi:
“So all the generations from Abraham to David are
fourteen... from the carrying away into Babylon unto
Christ are fourteen generations” (Matius 1:17). Namun
jika dihitung, periode ketiga hanya berjumlah 13,
bukan 14. Hal ini menunjukkan adanya rekayasa
perhitungan, diduga karena simbol angka 14 dipakai
sebagai gematria nama Daud. Fakta ini membuat
silsilah menjadi tidak akurat.

Kontradiksi lain adalah mengenai tempat
tinggal Yesus setelah lahir. Gospel Matius menyebut
Yesus dibawa ke Mesir untuk menghindari Herodes:
“When he arose, he took the young child and his mother
by night and departed into Egypt” (Matius 2:14).
Sebaliknya, Lukas menulis setelah Yesus disunat, Ia
dibawa ke Bait Allah lalu kembali ke Nazaret: “And
when they had performed all things according to the law
of the Lord, they returned into Galilee, to their own city
Nazareth” (Lukas 2:39). Dua kisah berbeda ini

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




semakin menegaskan adanya ketidakselarasan antar
Injil.

Melihat adanya perbedaan-perbedaan yang
muncul, tampak jelas bahwa kisah kelahiran Yesus
dalam Injil tidaklah seragam. Mulai dari siapa yang
pertama kali menerima kabar malaikat, kedudukan
Yusuf, tahun kelahiran, urutan silsilah, hingga
tempat tinggal Yesus — seluruhnya dicatat dengan
versi yang berbeda antara satu Injil dan lainnya. Bagi
sebuah kitab yang diyakini sebagai firman Tuhan,
pertentangan semacam ini menjadi persoalan
mendasar. Sebab, wahyu ilahi idealnya selaras,
bebas dari kerancuan, serta terpelihara dari
kesalahan ataupun tambahan tangan manusia.’

B. Kematian Yesus

Segala kejadian yang berkaitan dengan Yesus
dipandang sangat signifikan, karena Ia menjadi figur
utama dalam iman Kristen. Termasuk juga peristiwa
wafat-Nya, yang ternyata di dalam Injil justru
diwarnai dengan berbagai versi keterangan. Salah
satu contohnya dapat dilihat pada kisah mengenai
akhir hidup Yudas Iskariot.. Dalam Matius, Yudas
menyesal, = mengembalikan = upahnya, lalu

Ibid, him. 12-14.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



menggantung diri: “And he cast down the pieces of
silver in the temple, and departed, and went and hanged
himself” (Matius 27:5). Uang itu dipakai imam untuk
membeli tanah pekuburan. Namun, Kisah Para
Rasul menulis Yudas sendiri yang membeli tanah
dan mati dengan jatuh tertelungkup: “Falling
headlong, he burst asunder in the midst, and all his bowels
qushed out” (Kisah 1:18).

Perbedaan juga terjadi pada waktu penyaliban
Yesus. Matius dan Lukas tidak mencatat jamnya,
tetapi Markus menulis: “And it was the third hour, and
they crucified him” (Markus 15:25), artinya jam 9 pagi.
Sementara Yohanes menyatakan: “And it was about
the sixth hour: and he saith unto the Jews, Behold your
King!” (Yohanes 19:14), artinya jam 12 siang Yesus
bahkan belum disalib. Perbedaan ini menimbulkan
pertanyaan serius, sebab waktu penyaliban adalah
momen penting namun justru diperdebatkan antar
Injil.

Kontradiksi juga muncul mengenai hari
penyaliban. Markus menulis penyaliban terjadi pada
hari pertama Roti Tidak Beragi (Markus 14:12).
Namun Yohanes menyatakan peristiwa itu terjadi
pada hari persiapan Paskah: “It was the preparation of
the passover” (Yohanes 19:14). Perbedaan ini tidak

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




hanya soal catatan waktu, tetapi juga mengubah
makna teologis penyaliban Yesus dalam kaitannya
dengan tradisi Yahudi. Apabila Injil dianggap kitab
suci yang sempurna, tentu seharusnya ada
keseragaman dalam catatan penting semacam ini.
Selanjutnya, mengenai apa yang terjadi setelah
Yesus wafat. Lukas menulis Yesus langsung ke
surga: “And Jesus said unto him, Verily I say unto thee,
today shalt thou be with me in paradise” (Lukas 23:43).
Tetapi Yohanes justru menyatakan sebaliknya:
“Touch me not; for I am not yet ascended to my Father”
(Yohanes 20:17). Selain itu, perbedaan juga muncul
tentang penjahat yang disalib bersama Yesus. Matius
(27:38) dan Markus (15:27) menulis ada dua
penjahat, sementara Lukas menekankan hanya satu
penjahat yang bercakap dengan Yesus (Lukas 23:39-
43). Yohanes tidak menyebut jumlah sama sekali.
Ada juga kisah luar biasa yang hanya ditulis
dalam Matius, yaitu orang-orang kudus yang
bangkit dari kubur setelah Yesus wafat: “And the
graves were opened; and many bodies of the saints which
slept arose” (Matius 27:52). Namun Markus, Lukas,
maupun Yohanes sama sekali tidak menyebut
peristiwa sebesar ini. Demikian pula soal minuman
yang diberikan kepada Yesus: Matius menulis

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



anggur bercampur empedu (Matius 27:34), Markus
menyebut anggur bercampur mur (Markus 15:23),
sedangkan Lukas (23:36) dan Yohanes (19:29)
menyebutkan anggur asam. Kontradiksi detail ini
menunjukkan perbedaan sumber penulisan.

Tabir Bait Suci yang terbelah pun memiliki
versi berbeda. Matius (27:51) dan Markus (15:38)
menulis tabir terbelah setelah Yesus mati. Lukas
justru menuliskannya sebelum Yesus wafat: “And the
veil of the temple was rent in the midst” (Lukas 23:45).
Yohanes tidak menyinggung peristiwa ini sama
sekali. Jika Injil dianggap satu kesatuan wahyu, sulit
dijelaskan mengapa peristiwa penting dan simbolis
seperti ini bisa berbeda bahkan diabaikan dalam
catatan salah satu penulis Injil.?

Prof. Bruce M. Metzger mengatakan bahwa
setidaknya ada dua kondisi yang selalu dihadapi
oleh penafsir Bible, yaitu pertama, tidak adanya
dokumen Bible yang original saat ini, dan kedua,
bahan-bahan yang ada pun sekarang ini bermacam-
macam, berbeda satu dengan lainnya.’

8 Ibid, hlm. 166-169.
9

Bruce M. Metzger, A Textual Commentary on the Greek New
Testament (London: United Bible Societies, 1975)

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Bab 3

Kajian Kritis dan Koreksi
atas Doktrin Trinitas,
Penyaliban, dan
Keselamatan

A. Yesus Buta Trinitas

Ajaran Trinitas menjadi tema yang paling
sering memicu perbincangan, dialog, bahkan
perdebatan dengan kalangan Kristen. Tidak ada satu
pun teolog Kristen yang mampu memberikan
penjelasan gamblang mengenai konsep tersebut. Hal
ini  bukanlah tuduhan sepihak, melainkan
pengakuan terbuka dari para pemikir Kristen
sendiri. Mereka menyatakan bahwa doktrin Trinitas
adalah misteri terbesar yang sulit dipahami oleh

Sayyid Sabiq




logika manusia. Lebih dari itu, ajaran ini tidak
ditopang oleh ayat yang jelas dalam Bible. Satu-
satunya teks yang dijadikan dasar pun baru muncul
belakangan, sekitar abad ke-16.1°

Istilah Trinitas berasal dari bahasa Latin
trinitas, yang pada gilirannya diadopsi dari istilah
Yunani trias (tiga). Konsep ini berakar pada filsafat
Yunani kuno, bukan dari formula eksplisit yang
terdapat dalam Kitab Suci.

Tokoh pertama yang memperkenalkan istilah
ini dalam tradisi gereja adalah Tertullian (160-225
M), seorang pemikir yang kemudian dikenal sebagai
salah satu Bapa Gereja. Pada abad ketiga, ia
menyusun pemikiran bahwa Allah Bapa, Anak, dan
Roh Kudus memiliki satu esensi yang sama,
meskipun berbeda pribadi. Namun, pemahamannya
belum sampai pada kesimpulan bahwa Anak
memiliki kekekalan yang sama dengan Bapa.

Sejak awal, muncul pertanyaan mendasar:
“ Apakah ajaran Trinitas benar-benar bersumber dari
Kitab Suci?” Banyak sarjana teologi sepanjang
sejarah mengakui bahwa istilah maupun konsep
formal Trinitas tidak ditemukan secara eksplisit

10 Abu Deedat Syihab, Kristologi: Senjata Dakwah yang
Terlupakan (Jakarta: Pustaka Tazkia Az-Zahra, 2023), hlm. 219.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




dalam Bible. Sebagian pihak merujuk pada 1
Yohanes 5:7, tetapi penelitian kritik teks
menunjukkan bahwa frasa “di sorga: Bapa, Firman,
dan Roh Kudus; dan ketiganya adalah satu” tidak
terdapat dalam naskah asli, melainkan merupakan
tambahan pada masa penerjemahan kemudian.!!

Hal ini juga diakui dalam Pelajaran Sekolah
Sabat Dewasa Gereja Advent Hari Ketujuh (26
Agustus 2009), yang mencatat:

“Di antara para teolog terdapat perdebatan bahwa
kalimat ini tidak asli, melainkan merupakan
tambahan untuk menyokong doktrin Trinitas.”

B. Asal Mula Doktrin Trinitas

Sekitar satu abad setelah Tertullian, perdebatan
besar muncul akibat ajaran Arius, seorang presbiter
dari Alexandria. Kontroversi ini mendorong Kaisar
Konstantinus untuk menyelenggarakan Konsili
Oikumene pertama di Nicea (325 M) dengan tujuan
utama menjaga stabilitas politik dan kesatuan
kekaisaran.

" Yolanda Kalalo, Sejarah Singkat Doktrin Trinitas, diakses 31
Agustus 2025, https:// www. agapekasih.org /blog/ 2018/1/
10/sejarah-singkat-doktrin-trinitas

Sayyid Sabiq




Arius mengajarkan bahwa Kristus adalah
benar-benar Anak Allah, lahir dari Bapa, sehingga
hubungan mereka dipahami secara literal sebagai
Bapa dan Anak. Sebaliknya, Athanasius, seorang
diakon dari Alexandria, menegaskan bahwa Bapa,
Anak, dan Roh Kudus adalah satu Allah dalam
esensi, meski bukan satu pribadi. Pandangan
Athanasius inilah yang berkembang menjadi dasar
formulasi Trinitas, meski pada tahap awal Roh
Kudus belum diposisikan secara penuh sebagai
pribadi ketiga.

Seiring waktu, muncul narasi bahwa Arius
mengajarkan Kristus hanyalah makhluk ciptaan.
Namun, beberapa peneliti sejarah berpendapat
bahwa pandangan ini dipengaruhi oleh kebijakan
gereja yang membakar karya-karya Arius, seperti
Thalia, dan menyebarkan interpretasi tertentu
tentang ajarannya. Sebaliknya, catatan sejarah
menunjukkan bahwa Athanasius dan lingkarannya
banyak dipengaruhi oleh tradisi filsafat Yunani,
khususnya Neoplatonisme, melalui tokoh seperti
Origen.

Konstantinus sendiri, meskipun secara formal
mendukung keputusan Konsili Nicea, pada
dasarnya masih memelihara praktik keagamaan

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




pagan hingga akhir hayatnya. Motivasi utamanya
lebih bersifat politis daripada teologis: menjaga
kesatuan kekaisaran. Ensiklopedia Britannica
mencatat:

“Konstantinus sendiri memimpin diskusi dan
menganjurkan  formula  penting ini  dalam
pernyataan  tertulis. Atas nama konsili, ia
menetapkan hubungan Kristus dengan Allah...
disahkan oleh kaisar, para uskup, kecuali dua orang,
menandatangani  keputusan tersebut — meskipun
banyak dari mereka tidak sepenuhnya sejalan
dengan isi pengakuan itu.” (Encyclopaedia
Britannica, 1971, Vol. 6, “Constantine,” hlm.
386).

Keputusan ini kemudian disusul dengan
penganiayaan terhadap mereka yang menolak
doktrin resmi. Para uskup dan jemaat yang menolak
pandangan Athanasius diasingkan, sementara
karya-karya  Arius dimusnahkan. Hal ini
menunjukkan bahwa pembentukan doktrin Trinitas
tidak lepas dari intervensi kekuasaan politik, bukan
semata-mata hasil konsensus iman jemaat perdana.

Sayyid Sabiq




C. Konsili Konstantinopel dan

Pengakuan Roh Kudus

Meskipun Konsili Nicea (325 M) menghasilkan
keputusan penting, perdebatan tidak berhenti.
Selama beberapa dekade setelahnya, konflik antara
pengikut Arius dan Athanasius terus berlangsung,
bahkan menimbulkan  pertumpahan  darah.
Sejarawan Will Durant mencatat:

“Kemungkinan besar jumlah umat Kristen yang
terbunuh oleh sesama Kristen dalam masa konflik
dua tahun (242-243 M) melebihi jumlah korban
penganiayaan dari pihak pagan sepanjang sejarah
Roma.” (The Story of Civilization, Vol. 4, The
Age of Faith, 1950, him. 8).

Ketika Kaisar Theodosius berkuasa (akhir abad
ke-4), ia mendukung keputusan Nicea dan
menyelenggarakan Konsili Konstantinopel (381 M).
Pada konsili inilah untuk pertama kalinya Roh
Kudus ditegaskan sebagai pribadi ketiga yang sejajar
dengan Bapa dan Anak. Keputusan ini kemudian
dimasukkan ke dalam Kredo Nicea-Konstantinopel
yang masih menjadi landasan iman Kristen arus
utama hingga kini.

Dari paparan sejarah, dapat dilihat bahwa
formulasi doktrin Trinitas bukanlah hasil langsung

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




dari ajaran Yesus maupun para rasul, melainkan
berkembang melalui perdebatan panjang yang
dipengaruhi oleh filsafat Yunani, tradisi keagamaan
kuno, dan intervensi politik kekaisaran Romawi.
Jemaat Kristen perdana memandang Allah sebagai
Bapa dan Yesus sebagai Anak-Nya yang diutus,
sementara Roh Kudus dipahami sebagai kuasa Allah
yang bekerja. Konsep tiga pribadi sejajar dalam satu
hakikat baru muncul secara resmi hampir tiga abad
setelah penyaliban Kristus.

Sebelum melangkah lebih jauh membicarakan
Trinitas, terlebih dahulu penting untuk memahami
ajaran pokok iman Kristen yang terangkum dalam
12 butir Pengakuan Iman Rasuli berikut ini.

1. Aku percaya kepada Allah Bapa yang maha
kuasa, Khalik langit dan bumi.

2. Dan kepada Yesus Kristus, anak-Nya yang
tunggal, Tuhan kita.

3. Yang dikandung dari Roh Kudus, lahir dari
anak dara Maria.

4. Yang menderita di bawah pemerintahan
Pontius Pilatus, disalibkan, mati, dan
dikuburkan, turun ke dalam kerajaan maut.

5. Pada hari yang ketiga bangkit pula dari antara
orang mati.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



6. Naik ke sorga, duduk di sebelah kanan Allah

Bapa Yang Mahakuasa.

7. Dan akan datang dari sana untuk menghakimi
orang yang hidup dan yang mati.

8. Aku percaya kepada Roh Kudus.

9. Gereja yang kudus dan am; persekutuan orang-
orang kudus.

10. Pengampunan dosa.

11. Kebangkitan daging.

12. Dan hidup yang kekal.

Dalam doktrin Kekristenan, Allah yang
dipercayai adalah Allah Tritunggal, yakni terdiri
atas tiga pribadi: Bapa, Putra (Yesus Kristus), dan
Roh Kudus. Ketiga pribadi tersebut dipandang
sejajar, satu esensi, sekehendak, dan tidak dapat
dipisahkan, meskipun tetap dibedakan peran dan
keberadaannya. Dengan demikian, Bapa bukan
keseluruhan Allah tanpa keberadaan Putra dan Roh
Kudus, begitu pula Yesus bukan keseluruhan Allah
tanpa Bapa dan Roh Kudus.!?

Yesus diyakini sebagai Allah sejati sekaligus
manusia sejati, namun keilahian tidak terbatas hanya
pada Yesus saja, sebab Bapa dan Roh Kudus juga

12 Abu Deedat Syihab, Kristologi: Senjata Dakwah yang
Terlupakan (Jakarta: Pustaka Tazkia Az-Zahra, 2023), hlm. 220.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




termasuk dalam kesatuan ilahi itu. Roh Kudus
dipahami hadir setelah Yesus diangkat ke surga,
dengan peran menolong dan membimbing manusia,
bahkan berdiam di dalam hati orang-orang yang
dianggap telah disucikan melalui darah Kristus.
Ketiganya — Bapa, Anak, dan Roh Kudus —
dipandang tidak mungkin dipisahkan, karena setiap
tindakan satu pribadi selalu terkait dengan pribadi
lainnya, dan tidak ada yang bekerja terlepas dari
yang lain.

Persoalan trinitas dalam Yohanes 17:3
dijelaskan bahwa trinitas itu suatu hal yang baru dan
bukanlah berasal dari tuhan, “Inilah hidup yang kekal
itu, yaitu bahwa mereka mengenal Engkau, satu-
satunya Allah yang benar, dan mengenal Yesus Kristus
yang telah Engkau utus.” sedangkan dalam Bible
terjemahan Bahasa Inggris baik dala KJV, dan NIV
dikatakan bahwa “And this is life eternal, that they
might know thee the only true God, and Jesus Christ,
whom thou hast sent.” perbedaan mencoloknya ada di
kata The only true God yang dapat disimpulkan
bahwa hanya Bapa sajalah yang sebenar-benar
Tuhan bukan anak ataupun Roh Kudus.

Meskipun gereja bersikeras mengatakan
bahwa Yesus sebagai anak tuhan (son of god) maka

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



dapat dipertanyakan kepada siapakah mereka harus
berterimakasih? Kepada Bapa yang mengutus atau
kepada anak yang diutus? Hampir seluruh umat
Kristiani berterimakasih kepada anak sampai-
sampai menuhankan anak.

Pihak gereja percaya dasar ajaran Trinitas
menyatakan bahwa hanya ada satu Allah, tetapi
terdiri dari tiga pribadi yang berbeda. Maka harus
dipertanyakan dalam Matius 3:13-17 pada waktu
Yesus dibaptis, Yesus ada di sungai, Roh Kudus
turun dari surga, dan Bapa berbicara dari surga.
Mereka masing-masing hadir pada waktu yang
sama, tetapi di tempat yang berbeda. Jadi, apakah ini
satu Allah, atau tiga?” dan mereka harus memilih
salahsatunya karena dasar dari trinitas adalah
bahwa hanya satu Allah dengan 3 pribadi berbeda.

Jika kita memaknai Trinitas sebagai tiga
pribadi yang berbeda tetapi satu hakikat, maka akan
timbul kontradiksi logika:

1. Bukan Satu Hakikat yang Murni
Jika tiga oknum berbeda, mereka harus
memiliki identitas dan sifat masing-masing.
Maka kesatuan menjadi ambigu: apakah
ketiganya sama dalam kuasa, kehendak, dan
pengetahuan?

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




2. Tidak BisaMempersatukan

Ketika Allah Bapa, Allah Anak, dan Roh Kudus

melakukan kehendak berbeda (misal Allah

Anak tersalib, Bapa berada di sorga), maka jelas

bahwa kehendak mereka tidak sama. Ini

bertentangan dengan pengakuan Trinitas
bahwa ketiganya adalah satu.

Konsep Trinitas sejatinya bukan ajaran asli
yang dikenal sejak awal kekristenan. Doktrin ini
baru mendapat bentuk resmi setelah dirumuskan
dalam Konsili Nicea tahun 325 M dan ditegaskan
kembali dalam Konsili Konstantinopel pada 381 M.
Hal ini menunjukkan bahwa selama kurang lebih
tiga abad pertama, para pengikut Yesus tidak
mengenal istilah maupun rumusan Trinitas,
melainkan tetap berpegang pada keyakinan
monoteisme, menyembah Tuhan yang satu
sebagaimana yang diajarkan para nabi terdahulu.

Dalam perspektif Islam, ajaran Trinitas
bertolak belakang dengan prinsip Tauhid yang
menegaskan keesaan Allah. Al-Qur’an dengan tegas
menyatakan: “Katakanlah: Dialah Allah Yang Maha
Esa. Allah tempat bergantung segala sesuatu. Dia tidak
beranak dan tidak pula diperanakkan. Dan tidak ada
sesuatu pun yang sebanding dengan-Nya” (QS. Al-

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Ikhlas: 1-4). Menjadikan Tuhan dalam tiga pribadi
dipandang  sebagai  bentuk = syirik, yaitu
mempersekutukan Allah, dan hal ini merupakan
dosa terbesar dalam pandangan Islam.

Dengan demikian, doktrin Trinitas lebih tepat
dipahami sebagai hasil konstruksi teologis yang
dipengaruhi filsafat dan tradisi luar Bible, daripada
sebagai ajaran asli yang diajarkan oleh Yesus dan
murid-murid-Nya.

D. Bible Tidak Pernah Menyebutkan
Trinitas, Sebaliknya Al-Qur’an
Menyebutnya dan Mengoreksi

Trinitas

Al-Quran menyatakan bahwa semua nabi dari
Adam sampai Muhammad. (termasuk Nabi Isa a.s.)
mengajarkan Tauhid /monotheisme, yaitu
penghambaan kepada satu-satunya Tuhan yang
benar dan berhak disembah. Tuhan tidak pernah
berubah, baik sifat maupun jumlahnya. Tak satu pun
yang membawa ajaran Trinitas/ Tritunggal.

Dan sungquh, Kami telah mengutus Nuh kepada
kaumnya, lalu dia berkata, "Wahai kaumku!
Sembahlah Allah yang tidak ada selain Dia. Maka

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




mengapa kamu tidak bertakwa (kepada-Nya)?" (QS
al-Mu'minun 23).

Dan kepada kaum 'Ad (Kami utus) saudara mereka,
Hud. Dia berkata, "Wahai kaumku! Sembahlah
Allah, tidak ada tuhan bagimu selain Dia. Selama
ini kamu hanyalah mengada-ada." (QS Hud 50).

Dan kepada kaum Tsamud (Kami mengutus)
saudara mereka, Shalih. Dia berkata, "Hai kaumku,
sembahlah Allah, tidak ada bagi kamu Tuhan selain
Dia." (QS Hud 61).

Dan kepada kaum Madyan (Kami mengutus)
saudara mereka, Syu'aib. Dia berkata, "Hai
kaumku, sembahlah Allah, tidak ada bagi kamu
Tuhan selain Dia." (QS Hud 84).

Adakah kamu menyaksikan ketika Yakub mendekati
kematian ketika berkata kepada anak-anaknya: " Apa
yang akan kamu sembah sepeninggalku kelak?"
Mereka menjawab, "Kami akan menyembah
Tuhanmu dan Tuhan nenek moyangmu (Ibrahim,
Ismail, dan Ishak, yaitu Tuhan Yang Esa)" (QS al-
Bagarah 133).

Sunggquh, telah kafir orang-orang yang berkata,
"Sesungguhnya Allah itu dialah Al-Masih putra
Maryam." Padahal Al-Masih sendiri berkata,
"Wahai Bani Israil! Sembahlah Allah, Tuhanku dan
Tuhanmu. Sesungguhnya barangsiapa
mempersekutukan (sesuatu dengan) Allah, maka
sunggquh, Allah mengharamkan surga baginya, dan

Sayyid Sabiq




tempatnya ialah neraka. Dan tidak ada seorang
penolong pun bagi orang-orang zalim itu."
Sungguh, telah kafir orang-orang yang mengatakan
bahwa Allah adalah salah satu dari yang tiga,
padahal tidak ada tuhan yang berhak disembah
selain Tuhan Yang Esa. Jika mereka tidak berhenti
dari apa yang mereka katakan, pasti orang-orang
yang kafir di antara mereka akan ditimpa azab yang
pedih.” (QS al-Maidah 72-73)

Maka ketahuilah, bahwa tidak ada tuhan yang patut
disembah selain Allah dan mohonlah ampunan atas
laki-laki  mukmin, orang-orang berdosa, dan
perempuan. Dan Allah mengetahui tempat usaha
dan tempat tinggalmu. (QS Muhammad, 47:19).

Walaupun Bible telah bercampur antara wahyu
Tuhan dan tulisan tangan manusia, di dalamnya
masih terdapat sisa ajaran murni tentang keesaan
Tuhan (monoteisme). Dari Adam hingga Yesus, para
nabi selalu menyerukan ibadah hanya kepada satu
Tuhan yang sejati, tanpa sekutu dan tanpa
tandingan. Prinsip ini menegaskan bahwa Tuhan
tidak pernah berubah, baik dari sisi sifat maupun
dari segi jumlah-Nya—Dia tetap satu dan esa dari
dahulu hingga selamanya.

1. Tauhid Nabi Musa: Engkau diberi elihatnya
untuk mengetahui bahwa Tuhanlah Allah, tidak ada

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




yang lain kecuali Dia (Ulangan 4:35). Sebab itu
ketahuilah pada hari ini dan camkanlah bahwa
Tuhanlah Allah yang di langit di atas dan di bumi
di bawah, tidak ada yang lain (Ulangan 4:39).
Lihatlah sekarang, bahwa Aku, Akulah Dia. Tidak
ada Allah kecuali Aku (Ulangan 32:39).

Tauhid Nabi Daud: Sebab itu Engkau besar, ya
Tuhan Allah, sebab tidak ada yang sama seperti
Engkau dan tidak ada Allah selain Engkau menurut
segala yang kami tangkap dengan telinga kami (2
Samuel 7:22). Tidak ada seperti Engkau di antara
para Allah, ya Tuhan, dan tidak ada seperti apa yang
Kau buat (Mazmur 86:8).

Tauhid Nabi Sulaiman: Ya Tuhan, Allah Israel!
Tidak ada Allah seperti Engkau di langit di atas dan
di bumi di bawah (1 Raja-raja 8:23).

Tauhid Nabi Yesaya: Demikian firman Tuhan:
"Dan hamba-Ku yang telah Kupilih, supaya kamu
tahu dan percaya kepada-Ku dan mengerti, bahwa
Aku tetap Dia. Sebelum Aku tidak ada Allah
dibentuk, dan sesudah Aku tidak akan ada lagi. Aku,
Akulah Tuhan dan tidak ada juru selamat selain dari
pada-Ku" (Yesaya 43:10-11). Beginilah firman
Tuhan, Raja dan Penebus Israel, Tuhan semesta
alam: "Akulah yang terdahulu dan Akulah yang
terkemudian; tidak ada Allah selain daripada-Ku"

Sayyid Sabiq




(Yesaya 44:6). "Akulah Tuhan dan tidak ada yang

lain; kecuali Aku tidak ada Allah” (Yesaya 45:5-6).

Sebab  beginilah firman Tuhan, yang

menciptakan langit, " Akulah Tuhan dan tidak ada

yang lain" (Yesaya 45:18). Bahwasanya ” Akulah

Allah dan tidak ada yang lain, Akulah Allah dan

tidak ada yang seperti Aku ” (Yesaya 46:9).

5. Tauhid Nabi Isa a.s.: Jawab Yesus: "Hukum
yang terutama ialah: Dengarlah, hai orang Israel,
Tuhan Allah kita, Tuhan itu esa" (Markus 12:29).
"Aku tidak dapat berbuat apa-apa dari diriku
sendiri; Aku menghakimi sesuai dengan apa yang
aku dengar, dan penghakimanku adil, sebab aku
tidak menuruti kehendakku sendiri, melainkan
kehendak Dia yang mengutus aku" (Yohanes 5:30).
"Inilah hidup yang kekal itu, yaitu bahwa mereka
mengenal Engkau, satu-satunya Allah yang benar,
dan mengenal Yesus Kristus yang telah Engkau
utus" (Yohanes 17:3).

Trinitas adalah dogma yang paling penting
dalam iman Kristiani. Namun, keanehan yang
sangat janggal adalah tidak adanya istilah
Trinitas/Tritunggal dalam Bible, baik Perjanjian
Lama maupun Perjanjian Baru, baik secara eksplisit
maupun secara implisit. Hal ini sudah diakui dengan
sejujur-jujurnya oleh Dr. G.C. van Niftrik dalam

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




bukunya Dogmatika Masa Kini: "Di dalam Bible tidak
ditemukan suatu istilah yang dapat diterjemahkan dengan
kata 'Tritunggal' ataupun suatu ayat tertentu yang
mengandung dogma tersebut." Dengan demikian, dapat
disimpulkan dengan sangat mudah bahwa Trinitas
bukanlah ajaran para nabi dari Adam sampai Yesus (juga
Nabi Muhammad).!3

Para sarjana teologi Kristen terkemuka
mengakui bahwa Trinitas adalah sebuah misteri
yang tidak masuk akal, tidak bisa dimengerti, dan
tidak bisa dijelaskan.!

1. Dr. Soedarmo dalam Dogmatika mengatakan:
Agama Islam bercorak rasionalistis, artinya
rasio, akal budi, memberi tekanan sungguh-
sungguh. Oleh karena itu, Trinitas ditolak,
sebab tidak dapat dimengerti bahwa tiga
adalah satu dan bahwa satu adalah tiga. Kita
tentu insaf bahwa Trinitas memang tidak dapat
dimengerti.

2. Alban Douglas dalam bukunya Inti Ajaran Bible
mengatakan: Barang siapa mencoba untuk
mengerti Tritunggal secara tuntas dengan daya
akal manusiawi, akan menjadi tidak waras.

13 Ibid, him. 227.
4 TIbid, him. 228.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Tetapi barang siapa menyangkal Tritunggal,
akan kehilangan jiwanya.

3. Dr. J. Verkuyl dalam bukunya Aku Percaya
mengatakan: Rahasia ketritunggalan ini
sebenarnya tak dapat kita rumuskan dengan
kata-kata manusia, hanya dapat kita sembah
saja.

4. Adolf Heuken §j. dalam bukunya Ensiklopedi
Gereja  mengatakan:  Pengakuan  Allah
Tritunggal merupakan kekhasan iman
Kristiani. Pengakuan inilah dasar dan puncak
misteri. Misteri Allah Tritunggal tidak dapat
disimpulkan dari apa pun dalam dunia. Misteri
Tritunggal adalah misteri iman yang mutlak.

5. Bernhard Lohse dalam bukunya Pengantar
Sejarah Dogma Kristen mengatakan: Dalam
acuan terhadap masa-masa permulaan dari
ajaran Trinitas, kita tetap menemukan
ketidakpastian. Dalam bidang ini suatu
penjelasan yang tuntas belum dicapai. Sejauh
menyangkut Perjanjian Baru, kita tidak
menemukan di dalamnya suatu ajaran yang
aktual tentang Trinitas.

Ayat dalam Bible yang dijadikan sebagai
landasan ajaran Trinitas hanya ada satu saja,

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




sebagaimana penjelasan Dr. G.C. van Niftrik:
"Alasan yang menimbulkan perumusan dogma Trinitas
mungkin terdapat dalam 1 Yohanes 5:7: Sebab ada tiga
yang memberi kesaksian di dalam sorga: Bapa, Firman,
dan Roh Kudus; dan ketiganya adalah satu." Ayat
tersebut diakui sebagai sisipan/palsu oleh pihak
gerejani, karena tidak ditemukan dalam naskah
Codeks Sinaiticus, Codeks Alexandrianus, dan
Vaticanus. Varican Zander Publishing House,
penerbit Bible dari Amerika, dalam versinya The
Holy Bible New International Version pada halaman
1242 memberikan komentar yang cukup obyektif,
bahwa 1 Yohanes 5:7-8 itu tidak dijumpai dalam
Naskah Yunani sebelum abad ke-16.13

Jika keesaan Tuhan yang diimani terdiri dari
tiga pribadi yang setara, sehakikat, sekehendak,
tidak bercampur, tidak berpisah, dan tidak berasal
mula, maka berarti keesaan Tuhan dalam Bible tidak
kekal, dengan bukti kejadian-kejadian sebagai
berikut:

1. Ketika Yesus belum lahir, berarti 1/3 oknum
Tuhan tidak ada. Jadi, Trinitas belum ada
sebelum kelahiran Yesus ke dunia.

15 TIbid, him. 228.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



2. Ketika Yesus mati tragis dieksekusi di atas
gantungan tiang salib (Matius 27:50; Markus
15:37; Lukas 23:46; Yohanes 19:28), berarti 1/3
oknum Tuhan tidak ada.

3. Allah Bapa ada di sorga dan Allah Yesus ada di
bumi (oknum Trinitas berpisah).

Bukan setiap orang yang berseru kepada-Ku:

"Tuhan, Tuhan!" akan masuk ke dalam Kerajaan

Sorga, melainkan dia yang melakukan kehendak

Bapaku yang di sorga (Matius 7:21).

Untuk membenarkan  doktrin  Trinitas,
sejumlah teolog besar berusaha membuat berbagai
kiasan agar konsep ini bisa diterima akal sehat.
Mereka menyajikan contoh-contoh yang dianggap
mampu menjelaskan bagaimana mungkin Tuhan
bisa satu, namun dalam waktu yang sama terbagi ke
dalam tiga pribadi. Namun jika diperhatikan secara
cermat, perumpamaan-perumpamaan itu ternyata
jauh dari tepat.

1. Perumpamaan Ruangan oleh Agustinus dan
Prof. Bavink
Ada yang mengibaratkan Trinitas seperti

sebuah ruang yang selalu memiliki tiga dimensi:
panjang, lebar, dan tinggi. Di mana pun ruang itu
berada—apakah di dalam kamar, kotak, maupun

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




alam semesta—tiga ukuran itu selalu hadir
bersamaan. Bila salah satu hilang, maka ruang tidak
lagi dapat disebut ruang. Dengan demikian,
panjang, lebar, dan tinggi selalu menyatu dan
membentuk ruang. Dari sini mereka menarik
kesimpulan bahwa ruang serupa dengan Trinitas.

Bantahan yang tepat untuk cacat analogi
semacam ini ialah bahwa perbandingan tersebut
tidak sejalan dengan dogma Trinitas. Dalam ajaran
Trinitas, setiap pribadi—Bapa, Anak (Yesus), dan
Roh Kudus—disebut sebagai Tuhan sepenuhnya.
Namun dalam contoh ruang, panjang bukanlah
ruang, lebar bukanlah ruang, dan tinggi juga
bukanlah ruang. Masing-masing hanya bagian dari
ruang, bukan ruang itu sendiri. Maka jelas, analogi
ruangan tidak mampu menjelaskan konsep Trinitas
sebagaimana dimaksud para teolog.!¢

2. Perumpamaan Hamran Ambrie

Ada juga yang memakai contoh seorang
bernama Hamran Ambrie. Di rumah ia berperan
sebagai kepala keluarga, di kantor ia berposisi
sebagai direktur, dan ketika mengemudi mobil ia
bertindak sebagai sopir. Walaupun perannya

16 Tbid, him. 239.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



berbeda, orangnya tetap satu, yakni Hamran
Ambrie. Dari sini dibuat perbandingan bahwa
Trinitas serupa dengan satu pribadi yang
menjalankan tiga fungsi berbeda.

Mari kita bantah analogi yang cacat ini.
Pertama, perbandingan ini terlalu sempit. Seseorang
tidak hanya memiliki tiga peran, melainkan bisa
puluhan: sebagai pembeli di pasar, pasien di rumah
sakit, penonton di bioskop, murid di sekolah, jamaah
di masjid atau gereja, bahkan sekadar pengguna
jalan. Kalau Tuhan diibaratkan dengan manusia
seperti Hamran Ambrie, seharusnya pribadi Tuhan
tidak berhenti pada tiga peran, melainkan tidak
terhitung banyaknya.

Kedua, seorang manusia tidak mungkin
menjalankan semua perannya pada saat yang
bersamaan. Ia tidak bisa sekaligus menjadi direktur
di kantor, kepala keluarga di rumah, dan pengemudi
mobil di jalan dalam waktu bersamaan. Jika analogi
ini dipakai untuk menjelaskan Trinitas, maka Tuhan
digambarkan memiliki keterbatasan yang sama
dengan manusia. Ketika Tuhan “menjelma” menjadi
Yesus di bumi, berarti di surga tidak ada Tuhan. Dan
saat Roh Kudus diibaratkan turun seperti merpati di
Sungai Yordan, bagaimana dengan posisi Bapa?

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Apakah hilang sementara? Jelas ini mustahil bagi
Tuhan yang diyakini Mahakuasa.

Dengan demikian, baik perumpamaan ruang
maupun contoh Hamran Ambrie tidak berhasil
menggambarkan Trinitas. Alih-alih menjernihkan,
analogi-analogi itu justru menimbulkan persoalan
baru dan menunjukkan betapa tidak konsistennya
doktrin tersebut jika ditimbang dengan akal sehat.!”

D. Helenisme, Jejak Trinitas, dan Akar

Kepercayaan Kuno

Perkembangan doktrin Trinitas dalam Kristen
tidak dapat dilepaskan dari pengaruh Helenisme,
yaitu warisan kebudayaan Yunani-Romawi yang
sarat dengan filsafat, mitologi, serta sinkretisme
agama. Setelah masuknya Injil ke dunia berbahasa
Yunani dan kemudian berasimilasi dengan tradisi
filsafat Plato serta konsep “logos” ala Stoa, gagasan
tentang Tuhan mulai dipahami dengan kategori
rasional-filosofis yang asing dari tradisi para nabi
Bani Israil. Helenisme menekankan harmoni
kosmos, keberadaan banyak dewa, serta hubungan
antara yang ilahi dan yang manusiawi dalam bentuk

17 Ibid, him. 240.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



“demi-dewa” (semi-gods). Pola berpikir inilah yang
secara perlahan membuka jalan bagi masuknya
konsep tiga pribadi dalam satu ketuhanan, yang
kemudian diformalkan menjadi doktrin Trinitas.

Namun jauh sebelum para sejarawan modern
mengungkap jejak historis ini, Al-Qur’an sudah
menegaskan bahwa konsep ketuhanan semacam itu
hanyalah tiruan dari praktik paganisme kuno, bukan
berasal dari risalah murni para nabi. Allah
berfirman:

“Orang Yahudi berkata, ‘Uzair putra Allah’, dan
orang Nasrani berkata, ‘Al-Masih putra Allah’.
Ucapan itu hanyalah meniru perkataan orang-orang
kafir sebelum mereka. Allah melaknat mereka;
bagaimana mungkin mereka berpaling  dari
kebenaran?” (QS. At-Taubah: 30).

E. Pengaruh Filsafat Yunani dan Tradisi

Kuno

Banyak uskup yang terlibat dalam
pembentukan doktrin Trinitas memiliki latar
belakang filsafat Yunani. Bahasa yang mereka
gunakan dalam merumuskan konsep teologis
berakar pada terminologi Platonik. Kata trias
(Yunani) yang kemudian menjadi trinitas (Latin),

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




pada akhirnya diterjemahkan ke dalam bahasa
Inggris sebagai Trinity.

Pemikiran Plato (427-347 SM), yang dianggap
sebagai salah satu filsuf terbesar Yunani, berperan
penting. Ia mengajarkan konsep tiga tingkat realitas
ilahi:

1. Allah pertama, yang merupakan sumber
tertinggi di alam semesta.

2. Allah kedua, yang disebut sebagai “jiwa
semesta”.

3. Allah ketiga, yang disebut sebagai “Roh”.

Gagasan serupa juga tampak dalam pemikiran
Philo dari Alexandria (15 SM - 50 M), seorang filsuf
Yahudi yang terpengaruh kuat oleh Platonisme. Ia
menafsirkan realitas ilahi sebagai Bapa (pencipta),
Ibu (kekuatan atau hikmat), dan Anak (dunia).
Pemikiran ini menekankan kesatuan dalam
kejamakan yang kemudian menjadi salah satu latar
belakang filosofis berkembangnya doktrin Trinitas.

Arthur Weigall dalam bukunya Paganism in
Our Christianity (1928) menyimpulkan bahwa
adopsi doktrin Trinitas oleh gereja tidak lepas dari

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



pengaruh tradisi-tradisi keagamaan kuno yang

memuja tiga ilah sebagai satu kesatuan.!®

Firman ini menunjukkan bahwa keyakinan

ketuhanan lebih dari satu sosok merupakan warisan

lama dari tradisi syirik yang kemudian diserap ke

dalam ajaran Kristen. Untuk memperjelasnya, kita

bisa menelusuri beberapa model “tiga tuhan” yang

telah hadir lebih dahulu dalam agama-agama

pagan:!?

1.

Trinitas Mesir Kuno

Bangsa Mesir mengenal tiga serangkai
ketuhanan: Osiris, Isis, dan Horus. Osiris
digambarkan sebagai bapak yang lahir dari
seorang perawan bernama Neis pada 27
Desember. Ia dianggap membawa kasih dan
kedamaian, lalu dikalahkan oleh Typhon,
disalib, dicincang, mati, dan dipandang sebagai
penebus dosa. Menariknya, Osiris
digambarkan bangkit kembali pada hari ketiga.
Sementara Isis dipuja sebagai dewi ibu dengan
penghormatan yang mirip dengan kultus

Yolanda Kalalo, Sejarah Singkat Doktrin Trinitas, diakses 31
Agustus 2025, https://  www.  agapekasih.org/blog
/2018/1/10/sejarah-singkat-doktrin-trinitas

Abu Deedat Syihab, Kristologi: Senjata Dakwah yang
Terlupakan (Jakarta: Pustaka Tazkia Az-Zahra, 2023), hlm. 244.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen



Maria dalam Katolik. Horus, putranya, disebut
juruselamat yang lahir di gua, mati untuk
menebus dosa dengan darahnya, dikuburkan,
dan bangkit pada hari ketiga. Ikonografi Horus
dalam pelukan Isis bahkan dijadikan inspirasi
visual bagi patung Yesus kecil di gendongan
Maria.

Mitraisme Persia

Di Persia berkembang ajaran Mitraisme yang
berpusat pada pemujaan dewa matahari Mitra.
Ia diyakini sebagai penyelamat, lahir dari
seorang perawan pada 25 Desember. Hari
Minggu dijadikan hari kudus sebagai
penghormatan terhadap Mitra, yang kemudian
diadopsi umat Kristen sebagai hari kebaktian
menggantikan Sabat. Untuk menebus dosa
manusia, Mitra dikisahkan menjelma menjadi
lembu suci, di mana darahnya dipercaya
menghapus dosa manusia.

Trimurti Hindu India

Dalam Hindu dikenal Trimurti: Brahma,
Wisnu, dan Syiwa. Brahma disebut memiliki
anak tunggal, Krisna, yang lahir di kandang
sapi dengan kisah yang paralel dengan
kelahiran Yesus di palungan. Krisna juga

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



menghadapi ancaman pembunuhan dari raja
lalim, mirip dengan peristiwa Herodes yang
memburu bayi Yesus. Sementara Syiwa sering
digambarkan sebagai sosok yang menerima
persembahan berupa pengorbanan manusia,
yang dianggap sebagai manifestasi
inkarnasinya sendiri.

Tradisi serupa dapat ditemukan di berbagai
agama kuno seperti Babilonia (mengenal konsep tiga
ilah dalam satu). Yunani (Zeus, Poseidon, dan
Adonis). Romawi (Jupiter, Mars, dan Venus). Dan
Bangsa Jermanik (Wodan, Thor, dan Fricco).?0

Dari paparan ini terlihat jelas bahwa konsep
Trinitas bukanlah wahyu murni, melainkan
konstruksi historis yang dipengaruhi oleh mitos-
mitos kuno. Sinkretisme Helenistik yang
mencampurkan filsafat Yunani, mitologi pagan, dan
simbolisme ritual akhirnya melahirkan formulasi
doktrin Trinitas dalam gereja. Dengan demikian,
kepercayaan Kristen tentang Tuhan dalam tiga
pribadi tidak bisa dilepaskan dari akar-akar

2 Yolanda Kalalo, Sejarah Singkat Doktrin Trinitas, diakses 31
Agustus 2025, https:// www. agapekasih.org/ blog/ 2018/
1/10/sejarah-singkat-doktrin-trinitas

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




kepercayaan pagan yang diwarisi dan disahkan oleh
otoritas gereja di kemudian hari.

F. Kontroversi Penyaliban

Dalam perspektif Islam, Nabi ‘Isa putra
Maryam dan peristiwa yang dikaitkan dengan
penyalibannya sudah sering menjadi bahan kajian.
Namun, kali ini sorotan diarahkan khusus pada
kisah penyaliban sebagaimana tercatat dalam Bible,
yang justru menyimpan banyak pertentangan.
Membaca dan menelaah bagian ini penting, supaya
umat Islam tidak serta-merta menyamakan narasi
Injil dengan keterangan Al-Qur’an tanpa kajian yang
cermat. Sebab, dalam catatan Injil sendiri terdapat
sejumlah perbedaan mendasar, terutama terkait
detail peristiwa penyaliban dan kebangkitan yang
dinisbatkan kepada Nabi ‘Isa.

Dalam Matius 27:46 dan Markus 15:34,
dikisahkan bahwa Yesus berteriak kepada Tuhan
atas penderitaan yang dialaminya: “Eli, Eli, lama
sabachthani?” yang berarti “My God, my God, why hast
thou forsaken me?” (Matius 27:46; Markus 15:34). Jika
diasumsikan yang disalib adalah Nabi ‘Isa, tindakan
berteriak demikian bertentangan dengan sifat
kenabian beliau yang hanif, sabar, dan selalu dekat

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



dengan Allah. Nabi ‘Isa telah diperkuat dengan
Ruhul Kudus, sebagaimana Al-Qur’an menegaskan
keselamatan beliau (QS. Maryam 19:30-34).

Keesokan harinya, menurut Yohanes 20:13,
Maria Magdalena datang ke kubur Yesus,
menyaksikan jasad-Nya telah dikuburkan. Ia
bertemu dengan dua malaikat, namun tidak
mengenali Yesus yang hidup, dan sempat mengira-
Nya sebagai tukang kebun. Yesus kemudian
menegur Maria: “Do not touch me! For I am not yet
ascended to my Father. But go to my brethren” (Yohanes
20:12-17). Kisah ini berbeda dengan Matius 28:1-9, di
mana  beberapa  Maria  melihat  malaikat
menggulingkan batu kubur dan Yesus menyapa
mereka secara langsung.

Lukas 24:1-31 mencatat kisah lain: Maria
Magdalena bersama wanita lain pergi ke kubur,
namun tidak melihat Yesus. Dua orang dari sahabat
utama bertemu Yesus di perjalanan ke Emaus, tanpa
menyadari siapa Dia hingga saat Yesus memberkati
roti: “And their eyes were opened, and they knew him; and
he wvanished out of their sight” (Lukas 24:30-31).
Perbedaan ini jelas antara Yohanes, Matius, Markus,
dan Lukas mengenai siapa yang melihat Yesus

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




pertama kali dan bagaimana mereka mengenali-
Nya.

Dalam Injil Markus 16:1-9, dikisahkan bahwa
pada hari pertama minggu itu, tiga perempuan —
Maria Magdalena, Maria ibu Yakobus, dan Salome
— datang ke kubur. Namun, Injil Matius
memberikan detail yang berbeda: selain menyebut
lebih dari satu Maria, ia juga menambahkan adanya
gempa bumi besar dan malaikat yang
menggulingkan batu penutup kubur (Matius 28:1-
2). Sementara itu, Injil Lukas 24:10 menuliskan nama
lain seperti Joanna, Maria ibu Yakobus, serta
beberapa perempuan lain yang tidak disebutkan
identitasnya. Perbedaan penyebutan tokoh, jumlah
saksi, hingga peristiwa yang menyertai kedatangan
ke kubur menunjukkan adanya ketidakselarasan
dalam kesaksian antar Injil.

Yohanes 21:1-4 menambahkan kisah lainnya,
bahwa Yesus muncul kepada murid-muridnya di
Tasik Tiberias, namun mereka tidak menyadari siapa
Dia: “But when the morning was come, Jesus stood on the
shore: but the disciples knew not that it was Jesus”
(Yohanes 21:4). Fakta ini berbeda dengan peristiwa
Lukas 24:36-43, di mana Yesus muncul di tengah

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



sahabat-Nya yang sedang makan, memberi bukti
kehidupan-Nya melalui makan ikan dan roti.

Dari penjelasan tersebut tampak jelas bahwa
kisah penyaliban, wafat, dan kebangkitan Yesus
dalam Bible tidaklah seragam. Setiap Injil
memberikan gambaran yang berbeda, sehingga sulit
untuk menyusun alur peristiwa yang runtut dan
pasti. Hal ini membuat klaim bahwa Yesus benar-
benar disalib lalu dikubur selama tiga hari menjadi
lemah bila hanya didasarkan pada catatan Injil.
Ketidaksinkronan antar-Gospel ini menunjukkan
bahwa teks tersebut harus dipahami dengan penuh
kehati-hatian dan tidak bisa diterima begitu saja
sebagai kebenaran sejarah yang mutlak.

G. Keselamatan Dunia Akhirat Menurut

Yesus

Menurut Bible, pada awal penciptaan Tuhan
terlebih dahulu menciptakan makhluk gaib yang
disebut malaikat. Jumlah mereka sangat banyak
sebagaimana disebutkan dalam Wahyu 5:11:

“Then I looked and heard the voice of many angels,
numbering thousands upon thousands, and ten
thousand  times  ten  thousand.”  (NIV)
“Maka aku melihat dan mendengar suara banyak

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




malaikat sekeliling takhta, makhluk-makhluk dan
tua-tua itu; jumlah mereka berlaksa-laksa dan
beribu-ribu laksa.” (LAI)

Namun, menurut ajaran Kristen, sepertiga dari
malaikat tersebut melakukan pemberontakan
terhadap Tuhan, dipimpin oleh Lucifer (Satan).
Kisah ini dirujuk pada Yesaya 14:12:

“O shining star, son of the morning! For you said to
yourself, I will ascend to heaven and set my throne
above God's stars. I will climb to the
highest and be like the Most High (NLT)

“Wah, engkau sudah jatuh dari langit, hai Bintang
Timur, putera Fajar. Engkau yang tadinya berkata
dalam hatimu: Aku hendak naik ke langit, aku
hendak...” (LAI)

Dari sinilah Paulus mengajarkan bahwa dosa
masuk ke dunia melalui satu orang, yaitu Adam.
Dalam Roma 5:12 ia menulis:

“...sebab itu, sama seperti dosa telah masuk ke
dalam dunia oleh satu orang, dan oleh dosa itu juga
maut, demikianlah maut itu telah menjalar kepada
semua orang, karena semua orang telah berbuat
dosa.” (LAI)

Sayyid Sabiq




Paulus menegaskan lagi dalam Roma 3:10-12:

“Tidak ada yang benar, seorang pun tidak. Tidak
ada seorang pun yang berakal budi, tidak ada
seorang pun yang mencari Allah. Semua orang telah
menyeleweng, mereka semua tidak berguna. Tidak
ada yang berbuat baik, seorang pun tidak.” (LAI)

Berdasarkan pernyataan Paulus ini, seluruh
keturunan Adam dianggap bergelimang dalam dosa
warisan. Akibatnya, Tuhan menghukum Adam,
Hawa, serta keturunan mereka. Dalam Kejadian 3:16
dituliskan bahwa perempuan harus menanggung
rasa sakit saat melahirkan, sedangkan laki-laki harus
bersusah payah mencari nafkah seumur hidupnya.

Selain itu, Bible juga menyebut bahwa Tuhan
menyesal telah menciptakan manusia karena dunia
dipenuhi kejahatan. Kejadian 6:5-6 berbunyi:

“Ketika dilihat Tuhan bahwa kejahatan manusia
besar di bumi dan bahwa segala kecenderungan
hatinya selalu membuahkan kejahatan semata-mata,
maka menyesallah  Tuhan, bahwa Ia telah
menjadikan  manusia di  bumi, dan hal itu
memilukan hati-Nya.” (LAI)

Islam menolak konsep pemberontakan
malaikat maupun dosa warisan. Malaikat adalah

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




makhluk mulia yang ma’sum (terjaga dari dosa) dan

selalu taat pada perintah Allah. Hal ini ditegaskan
dalam Al-Qur’an:

“Mereka (para malaikat) tidak mendurhakai Allah
terhadap apa yang diperintahkan-Nya kepada
mereka, dan mereka mengerjakan apa yang
diperintahkan.” (QS. At-Tahrim: 6)

Islam juga menolak gagasan dosa warisan

karena manusia dilahirkan dalam keadaan fitrah
(suci). Nabi Muhammad bersabda:

H.

“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah. Maka
kedua orang tuanyalah yang menjadikannya
Yahudi, Nasrani, atau Majusi.” (HR. Muslim).

Kontradiksi dalam Bible

Menariknya, dalam Perjanjian Lama sendiri

terdapat ayat yang justru menolak konsep dosa

warisan. Misalnya Yehezkiel 18:20:

“Orang yang berbuat dosa, itu yang harus mati.
Anak tidak akan turut menanggung kesalahan
ayahnya dan ayah tidak akan turut menanggung
kesalahan anaknya. Orang benar akan menerima
berkat kebenarannya, dan kefasikan orang fasik akan
tertanggung atasnya.” (LAI)

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Demikian juga Yeremia 31:30:

“Setiap orang akan mati karena kesalahannya
sendiri; setiap manusia yang makan buah mentah,
giginya sendiri menjadi ngilu.” (LAI)

Dalam Perjanjian Baru, Yesus pun menegaskan
kesucian anak-anak dalam Matius 19:14:

“Biarkanlah anak-anak itu, jangan menghalang-
halangi mereka datang kepada-Ku; sebab orang-

orang yang seperti itulah yang empunya Kerajaan
Sorga.” (LAI)

Ayat ini jelas menunjukkan bahwa anak-anak
tidak membawa dosa apa pun sejak lahir. Ajaran
Paulus yang menyatakan semua manusia mewarisi
dosa bertentangan dengan ucapan Yesus sendiri.
Dalam Markus 2:17 Yesus berkata:

“Bukan orang sehat yang memerlukan tabib, tetapi
orang sakit; Aku datang bukan untuk memanggil
orang benar, melainkan orang berdosa.” (LAI)

Ucapan ini menegaskan bahwa masih ada
orang yang benar dan bersih dari dosa, sehingga
tidak semua manusia dianggap berdosa. Dalam
Yohanes 9:2-3, Yesus juga menolak gagasan bahwa

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




penderitaan atau kecacatan seseorang diwarisi dari
dosa orang tuanya:

“Bukan dia dan bukan juga orang tuanya, tetapi
karena pekerjaan-pekerjaan Allah harus dinyatakan
di dalam dia.” (LAI)

Dari sini tampak jelas bahwa konsep dosa
warisan adalah doktrin yang dikembangkan Paulus,
bukan ajaran Yesus maupun para nabi sebelumnya.
Islam menegaskan bahwa manusia lahir suci, lalu
bertanggung jawab atas amal perbuatannya sendiri.
Bahkan dalam Bible sendiri terdapat banyak ayat
yang menyangkal doktrin dosa warisan, baik di
Perjanjian Lama maupun ucapan Yesus dalam
Perjanjian Baru.

Konsep keselamatan dalam ajaran Yesus sering
kali dipahami berbeda antara apa yang diyakini
umat Kristen berdasarkan ajaran Paulus dan apa
yang sebenarnya disampaikan langsung oleh Yesus
sendiri dalam Bible. Paulus menuliskan dalam Roma
10:9 bahwa,

“Jika engkau mengaku dengan mulutmu bahwa
Yesus adalah Tuhan, dan percaya dalam hatimu
bahwa Allah telah membangkitkan Dia dari antara
orang mati, maka engkau akan diselamatkan.”

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Pandangan ini kemudian menjadi dasar
kepercayaan mayoritas umat Kristen hingga saat ini,
yaitu bahwa cukup dengan pengakuan iman kepada
Yesus, seseorang akan memperoleh keselamatan.?!

Jika kita menelusuri kembali perkataan Yesus
sendiri dalam Bible —terutama pada ayat-ayat yang
disebut red letters karena langsung dikutip dari
ucapan Yesus—kita akan menemukan konsep
keselamatan yang berbeda. Dalam Matius 5:18-20
Yesus menegaskan bahwa siapa saja yang
mengabaikan salah satu dari perintah yang terkecil,
dan bahkan mengajarkan orang lain berbuat
demikian, akan disebut paling kecil dalam kerajaan
surga. Lalu dalam Matius 19:16-17 ketika seorang
bertanya bagaimana memperoleh kehidupan kekal,
Yesus dengan jelas menjawab, “Jika engkau ingin
masuk ke dalam kehidupan, peliharalah perintah-perintah
Allah.” Bahkan dalam Markus 12:28-29, saat ditanya
hukum yang paling utama, Yesus menegaskan
kembali dasar iman: “Dengarlah, hai Israel; Tuhan
Allah kita adalah Tuhan yang Esa.”

21

Mohd. Amin Yaacob & Lim Jooi Soon, 7 Persoalan Berkenaan
Asas-asas Agama Kristiani (Kuala Lumpur: Interactive Dakwah
Training, 2009), hlm. 89-100.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Dari sini terlihat perbedaan yang cukup
mendasar. Paulus mengajarkan bahwa keselamatan
diperoleh melalui pengakuan iman dengan mulut,
sedangkan Yesus sendiri menegaskan bahwa jalan
menuju keselamatan adalah dengan menaati
perintah-perintah Allah. Maka, timbul pertanyaan
yang cukup mendasar: siapakah yang harus
diikuti—Paulus dengan tulisannya, atau Yesus
dengan sabda langsungnya? Jika benar ingin
mengikuti Yesus, maka seharusnya berpegang teguh
pada  perintah-perintah  Allah  sebagaimana
diajarkan-Nya, bukan hanya sekadar pengakuan
verbal sebagaimana ditulis oleh Paulus.

Konsep keselamatan dalam agama Yahudi dan
Kristen memiliki perbedaan mendasar yang sering
menjadi perdebatan. Dalam tradisi Yahudi,
keselamatan diperoleh melalui pertobatan dan
ketaatan pada hukum Taurat. Orang yang berdosa
harus bertanggung jawab atas dosanya sendiri,
sebagaimana ditegaskan dalam Ulangan 24:16 dan
Yehezkiel 18:20, bahwa setiap orang akan
menanggung akibat dari perbuatannya sendiri.
Pengampunan dosa dalam Yahudi biasanya
dilakukan dengan pengorbanan hewan, dan itu pun
hanya untuk dosa yang tidak disengaja. Hewan yang

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



dikorbankan pun beragam, mulai dari lembu,
kambing, domba, burung tekukur, hingga yang
paling sederhana berupa tepung terigu. Namun
yang pasti, dalam tradisi Yahudi tidak ada konsep
penebusan dosa dengan darah manusia, apalagi
dengan mengorbankan anak manusia.

Sebaliknya, dalam doktrin Kristen berkembang
ajaran bahwa manusia telah mewarisi dosa asal dari
Adam dan Hawa. Konsep ini menekankan bahwa
dosa tersebut tidak bisa ditebus dengan usaha
manusia sendiri, sehingga diperlukan intervensi
ilahi. Menurut keyakinan mereka, Tuhan yang
Mahasuci turun menjadi manusia dalam diri Yesus
untuk menebus dosa seluruh umat manusia melalui
kematiannya di atas salib. Hal ini berangkat dari
pemahaman terhadap ayat-ayat seperti Ibrani 9:22
yang menyebutkan bahwa tanpa penumpahan
darah tidak ada pengampunan dosa. Karena itu,
darah Yesus diyakini sebagai penghapus dosa,
menggantikan konsep penebusan melalui darah
hewan dalam Perjanjian Lama.

Namun, di sinilah muncul persoalan logika
dan konsistensi. Jika sejak zaman Adam hingga
sebelum Yesus manusia dapat diampuni dengan
darah hewan atau bahkan dengan sekadar bertobat,

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




mengapa setelah kedatangan Yesus keselamatan
hanya bisa diperoleh melalui pengorbanan darah
Yesus? Hal ini menimbulkan kesan adanya
inkonsistensi dalam konsep keselamatan. Dalam
Perjanjian Lama, kisah pertobatan bangsa Niniwe di
masa Nabi Yunus menunjukkan bahwa Tuhan
mengampuni dosa mereka bukan dengan korban
darah, melainkan melalui pertobatan yang sungguh-
sungguh. Hal ini sejalan dengan prinsip dasar
bahwa Tuhan Maha Pengampun dan manusia
bertanggung jawab atas dirinya sendiri.

Jika ditinjau lebih jauh, konsep keselamatan
dalam Yahudi ternyata lebih dekat dengan ajaran
Islam. Dalam Islam, keselamatan dicapai dengan
bertobat, beriman, dan melakukan amal saleh. Meski
demikian, pada akhirnya yang menentukan
seseorang masuk surga adalah rahmat Allah semata.
Orang Yahudi juga memahami konsep rahmat ini,
sebagaimana mereka mengenal istilah Rahmanu
yang sepadan dengan kata Rahmat dalam Islam.
Kesadaran bahwa hidup dan keselamatan berada
dalam genggaman Tuhan tercermin dalam
kebiasaan mereka menjawab dengan ungkapan
yang sama dengan umat Islam, yaitu “InsyaAllah” —
jika Tuhan menghendaki.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Di sisi lain, doktrin Kristen yang menekankan
kepastian keselamatan karena penebusan Yesus
menimbulkan pertanyaan baru. Jika keselamatan
hanya bergantung pada iman kepada Yesus, maka
logikanya bahkan orang berdosa besar sekalipun,
seperti Hitler yang membunuh jutaan manusia, bisa
dipastikan masuk surga selama ia percaya kepada
Yesus. Pandangan ini dianggap mendahului
kehendak Tuhan, seolah-olah keselamatan sudah
dipastikan tanpa memperhitungkan amal perbuatan
dan pertobatan sejati.

Faktor lain yang berpengaruh adalah
masuknya unsur Hellenisme dan paganisme dalam
perkembangan doktrin Kristen. Bangsa Yahudi
selama berabad-abad berada di bawah pengaruh
kekuasaan bangsa-bangsa pagan seperti Mesir,
Babilonia, Persia, Yunani, hingga Romawi. Dari
situlah berkembang gagasan bahwa Tuhan bisa
menjelma  menjadi manusia dan  bahwa
pengorbanan manusia bisa menebus dosa. Padahal,
dalam Imamat 18:21 jelas ditegaskan bahwa
menyerahkan anak manusia sebagai korban kepada
Molokh adalah pelanggaran berat. Dengan
demikian, konsep pengorbanan Yesus sebagai
penebus dosa sejatinya menunjukkan adanya adopsi

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




dari praktik-praktik pagan yang kemudian
dipadukan dengan monoteisme Yahudi, sehingga
melahirkan sebuah ajaran yang bercampur antara
tauhid dan tradisi pagan.

Konsep pengampunan dosa sebenarnya telah
sangat jelas ditegaskan dalam Kitab Perjanjian Lama.
Di sana dinyatakan bahwa betapapun besar dosa
manusia, tetap ada kemungkinan untuk
memperoleh ampunan langsung dari Tuhan tanpa
memerlukan perantara atau pengorbanan manusia
lain. Dalam Yesaya 1:11-18, khususnya ayat 18,
disebutkan bahwa meskipun dosa manusia merah
seperti kirmizi, dosa itu akan menjadi putih seperti
salju. Gambaran ini menunjukkan betapa luas dan
besarnya rahmat Tuhan, sehingga tidak diperlukan
adanya manusia lain yang mati untuk menebus dosa
orang lain.

Jika dibandingkan dengan ajaran Islam,
maknanya menjadi semakin jelas. Dalam Islam,
betapapun banyaknya dosa manusia—bahkan bila
sebanyak buih di lautan—tetap bisa diampuni oleh
Allah selama hamba itu mau bertobat dengan
sungguh-sungguh. Tidak ada konsep bahwa harus
ada seseorang yang mati untuk menanggung dosa
manusia lain. Dengan demikian, pesan utama yang

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



terkandung baik dalam ajaran Islam maupun dalam
Perjanjian Lama sama-sama menegaskan prinsip
keadilan dan rahmat Tuhan: setiap orang
bertanggung jawab atas dosanya sendiri, namun
pintu ampunan selalu terbuka.

Oleh karena itu, ayat-ayat seperti Yesaya 1:18
dapat dipahami sebagai penegasan bahwa manusia
hanya perlu bertobat agar dosanya diampuni, tanpa
perlu adanya pengorbanan manusia. Warna merah
kirmizi yang menjadi simbol beratnya dosa dapat
diibaratkan sama dengan dosa yang sebanyak buih
di lautan; keduanya tetap bisa dihapus oleh
ampunan Tuhan. Hal ini memperlihatkan
kesinambungan konsep tauhid yang menekankan
hubungan langsung antara manusia dengan
Tuhannya.

Jika dilihat dari sudut ini, terlihat adanya
perbedaan yang mencolok antara Perjanjian Lama
dan Perjanjian Baru. Perjanjian Lama menekankan
pada pertobatan pribadi dan tanggung jawab
individu, sementara Perjanjian Baru
memperkenalkan gagasan bahwa keselamatan
hanya dapat dicapai melalui pengorbanan Yesus di
kayu salib. Perbedaan ini menunjukkan adanya
pergeseran mendasar, bukan hanya dalam hal

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




konsep keselamatan, tetapi juga dalam hal
pemahaman tentang Tuhan itu sendiri.

Jika mengambil pembenaran dosa waris dari
Mazmur 51 tentang Dosa Daud, itu bukanlah
berbicara tentang dosa waris akan tetapi berbicara
tentang dosa inunya Daud. Dalam Matius 18:3 Yesus
berkata,

“Aku berkata kepadamu, sesungguhnya jika kamu
tidak bertobat dan menjadi seperti anak kecil ini,
kamu tidak akan masuk ke dalam Kerajaan Sorga.”

Ayat ini memperlihatkan dengan sangat jelas
bahwa yang ditekankan oleh Yesus bukanlah konsep
dosa warisan yang harus ditebus dengan kematian
seorang penebus, melainkan pertobatan pribadi
setiap manusia atas kesalahannya. Yesus
menegaskan bahwa jalan menuju keselamatan
bukanlah melalui pengorbanan orang lain, tetapi
melalui perubahan hati, ketulusan, dan kembali
kepada Tuhan dengan kerendahan seperti seorang
anak.

Hal ini sekaligus menunjukkan bahwa doktrin
dosa warisan bukanlah ajaran Yesus, melainkan
gagasan yang berkembang kemudian, khususnya
melalui ajaran Paulus. Paulus memperkenalkan

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



konsep bahwa dosa Adam diwariskan kepada
seluruh umat manusia sehingga diperlukan
pengorbanan Yesus sebagai penebus universal.
Padahal, ajaran Yesus dalam Injil justru berkali-kali
menekankan pentingnya pertobatan pribadi,
pengampunan, dan rahmat Tuhan bagi siapa saja
yang kembali kepada-Nya.

Dengan demikian, Matius 18:3 dapat
dipandang sebagai bukti kuat bahwa konsep
keselamatan menurut Yesus berlandaskan pada
tanggung jawab individu, bukan dosa turunan.
Ajaran Paulus mengenai dosa warisan yang ditebus
lewat penyaliban Yesus justru memperlihatkan
adanya pergeseran dari prinsip awal yang diajarkan
para nabi, yaitu bahwa setiap orang akan dimintai
pertanggungjawaban atas dosanya sendiri dan
bahwa Tuhan senantiasa membuka jalan pertobatan
bagi hamba-Nya. Seandainya saat Yesus berkata
demikian kemudian ada orang yang berdosa
kemudian bertaubat apakah dia masuk sorga atau
neraka? Pada saat itu yesus belum disalib.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Bab 4

Jawaban dari Pertanyaan
Non-Muslim

A. Nabi Muhammad Tidak Selamat di
Akhirat Karena Nabi Muhammad
Membutuhkan Shalawat dari

Ummatnya

Keselamatan =~ Nabi =~ Muhammad  telah
ditetapkan karena beliau adalah Khalilullah (Kekasih
Allah), orang terdekatnya Allah dan juga beliau
terhapus dari segala dosa (maksum). Mengapa
beliau meminta untuk dishalawatkan? Konsep
"shalawat" dalam Islam tidak berarti bahwa Nabi
Muhammad membutuhkan perlindungan atau
keselamatan dari umatnya. Namun, shalawat

Sayyid Sabiq




memiliki beberapa makna: Shalawat yang bermakna
penghormatan, shalawat yang bermakna pujian, dan
shalawat yang bermakna doa.

Al-Qur'an menjelaskan dalam beberapa
surahnya, dalam Al-Ahzab ayat 56:

"Sesungguhnya Allah dan malaikat-malaikat-Nya
bershalawat untuk Nabi. Hai orang-orang yang
beriman, bershalawatlah kamu untuknya dan
ucapkanlah salam penghormatan kepadanya."

Kemudian dalam Al-Baqgarah ayat 157:

"Mereka itu adalah orang-orang yang mendapat
berkat dan rahmat dari Tuhan mereka."

Nabi Muhammad dianggap sebagai Nabi
terakhir dan terbesar dalam Islam. Beliau juga
dijamin masuk surga karena kedudukannya sebagai
Nabi dan Rasul Allah. Dan shalawat tidak
mempengaruhi keselamatan Nabi Muhammad di
akhirat, karena itu sudah ditentukan oleh Allah.
berdasarkan ayat al-Qur'an yang telah disebutkan
diatas. Dalam ayat tersebut, Allah dan para
malaikat-Nya bershalawat untuk Nabi Muhammad,
dan umat Islam diperintahkan untuk bershalawat

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




serta mengucapkan salam penghormatan kepada
beliau.

Shalawat Allah kepada Nabi Muhammad
diartikan sebagai pujian Allah kepada beliau di
hadapan para malaikat-Nya, sementara shalawat
para malaikat bermakna doa untuk Nabi. Adapun
shalawat umatnya berupa permohonan ampun dan
rahmat untuk beliau. Dan shalawat orang-orang
beriman kepada Rasulullah adalah pujian dan doa
baginya agar Allah meninggikan derajatnya dan
menambah kemuliaannya.

Ayat ini menunjukkan kedudukan mulia Nabi
Muhammad sebagai hamba sekaligus Rasul-Nya
yang tertinggi, yang dimuliakan di langit oleh Allah
dan para malaikat, serta dimuliakan pula di bumi
oleh umat Islam.

Ucapan "shalawat" dan "salam" untuk Nabi
Muhammad tidak boleh dipisahkan. Dalam
bershalawat, dianjurkan untuk mengucapkan
kedua-duanya, seperti "Shallallahu ‘'alaihi wa
sallam" (semoga shalawat dan salam dilimpahkan
untuknya). Hal ini sesuai dengan perintah Allah
untuk menggabungkan shalawat dan salam sebagai
bentuk penghormatan Islam kepada Beliau.
Mengucapkan shalawat kepada Nabi Muhammad

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



adalah ibadah yang disyariatkan, terutama pada
waktu-waktu tertentu yang utama. Hal ini menjadi
bentuk kecintaan dan penghormatan umat Islam

kepada Nabi Muhammad, serta sebagai cara
mendekatkan diri kepada Allah.

B. Islam Melahirkan Orang Yang
Ekstrim, Karenanya Islam Merupakan
Agama Ekstrim.

Islam adalah agama yang memiliki tujuan
utama menciptakan perdamaian, kerukunan,
keselamatan, dan kesejahteraan bagi seluruh umat
manusia, bahkan bagi semua makhluk ciptaan Allah
Swt. Prinsip ini menunjukkan bahwa Islam bukanlah
agama yang bertujuan membawa bencana atau
kerusakan di muka bumi.

Dalam ajaran Islam, hal ini dikenal dengan
istilah rahmatan lil 'alamin (rahmat bagi seluruh
alam). Dengan kata lain, Islam membawa manfaat,
kebaikan, dan kedamaian tidak hanya untuk umat
Islam, tetapi juga untuk seluruh makhluk hidup.
Prinsip ini merupakan bagian dari kebenaran,
keabsahan, dan kelegalan yang berasal dari Allah,
bukan hasil dari pemikiran manusia. Allah Swt.
menegaskan hal ini dalam firman-Nya:

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




"Dan tiadalah Kami mengutus kamu (Muhammad),
melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi semesta
alam." (QS. Al-Anbiya: 107)

Sebagai agama rahmat, Islam mengajarkan
bahwa dakwah harus dilakukan dengan kelembutan
dan kemudahan, bukan dengan kekasaran atau sifat
keras hati. Sikap lemah lembut dan bijaksana dalam
berdakwah adalah salah satu karakteristik utama
yang diajarkan oleh Allah Swt. Hal ini ditegaskan
dalam firman-Nya:

"Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu
berlaku lemah lembut terhadap mereka. Sekiranya
kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah
mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena
itu, maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun untuk
mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka
dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah
membulatkan tekad, maka bertawakallah kepada
Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang
yang bertawakal kepada-Nya." (QS. Ali Imran:
159)

Ayat ini memberikan arahan agar penyebaran
Islam dilakukan dengan pendekatan yang penuh
kasih sayang, kemudahan, dan pengampunan. Sikap
ini bukan hanya bertujuan menarik perhatian orang

‘, S
|

Sayyid Sabiq i



lain kepada Islam, tetapi juga mencerminkan nilai-
nilai universal Islam sebagai agama yang
mengutamakan keharmonisan dan keadilan.

Juga dalam Islam tidak diajarkan untuk
berlaku ekstrim, karena beda antara Islam dan
muslim. Ketika melihat ada seorang muslim yang
berbuat ekstrim berarti ada yang salah pada dirinya
dalam memahami ajaran Agama Islam, ini bukan
berarti Islam mengajarkan ajaran-ajaran yang
eksrim.

Sebaliknya, orang-orang kristenlah yang
berlaku ekstrim dan kejam, jika kita melihat Raja
Ferdinand dan Isabella dalam menumpas orang-
orang muslim yang tidak mau memeluk Agama
Kristen. Mereka menciptakan Dewan Inkuisisi atau
dewan pembantaian dan penyiksaan terhadap
muslim yang tidak mau berpindah agama. Tidak
cukup sampai disitu, dalam bible sendiri dikatakan
bahwa Allah menyuruh untuk membunuh orang
amalek semuanya tanpa terkecuali bahkan hewan
dan tumbuhan sekalipun, sangat berbanding
terbalik dengan tatacara Islam dalam berperang.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




B. Nabi Muhammad Gila Perempuan,
Menikahi 9 Istri Sedangkan
Ummatnya Hanya 4 Saja

Poligami merupakan salah satu ajaran Islam
yang sejak dahulu sering dijadikan sasaran kritik
oleh orang-orang kafir untuk melemahkan syariat
Islam dan mencela Nabi Muhammad shallallahu
‘alaihi wa sallam. Ibnu Sa’ad meriwayatkan bahwa
ketika Rasulullah melakukan poligami, kaum
Yahudi merasa gusar dan berkata dengan sinis:

“Lihatlah orang ini, dia tidak pernah kenyang dari
makanan, dan demi Allah ia tidak pernah kenyang
dari perempuan.”??

Padahal, praktik poligami sendiri telah dikenal
jauh sebelum Islam datang, baik dalam masyarakat
Arab pra-Islam maupun tradisi agama-agama lain.
Bahkan dalam Bible umat Kristiani, disebutkan Nabi
Sulaiman memiliki 700 istri, Nabi Daud memiliki
tujuh istri, dan Nabi Ibrahim memiliki tiga istri.
Dengan demikian, poligami bukanlah sesuatu yang

22 Abu Salma Al-Atsari, Poligami Dihujat (Jawaban Rasional Bagi
Para Penghujat Syariat dan Sunnah Poligami), (np: Maktabah
Abu Salma Al-Atsari, 2007), hlm. 4.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



asing, melainkan bagian dari praktik yang sudah
dipraktikkan sejak lama oleh para nabi.

Al-Qur’an mengatur masalah poligami secara
rinci dalam surat An-Nisa” ayat 3:

“Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil
terhadap (hak-hak) perempuan yatim (bilamana
kamu mengawininya), maka kawinilah wanita-
wanita (lain) yang kamu senangi: dua, tiga, atau
empat. Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat
berlaku adil, maka (kawinilah) seorang saja, atau
budak-budak yang kamu miliki. Yang demikian itu
lebih dekat kepada tidak berbuat aniaya.”

Ayat ini tidak serta merta membolehkan
poligami secara mutlak, tetapi memberikan syarat
ketat, yaitu kewajiban berlaku adil. Keadilan ini
bukan sekadar pembagian materi atau waktu, tetapi
juga  mencakup  kemampuan  memberikan
kebahagiaan lahir dan batin kepada para istri sesuai
dengan kebutuhan masing-masing.

Namun, dalam surat An-Nisa’ ayat 129
ditegaskan bahwa manusia tidak akan mungkin bisa
berlaku adil dalam hal perasaan hati:

“Dan kamu sekali-kali tidak akan dapat berlaku adil
di antara istri-istri(mu), walaupun kamu sangat
ingin berbuat demikian. Karena itu janganlah kamu

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




terlalu cenderung (kepada yang kamu cintai),
sehingga kamu biarkan yang lain terkatung-
katung...”

Imam Syafi'i mengkompromikan kedua ayat
ini dengan menjelaskan bahwa keadilan yang
dimaksud dalam ayat 129 adalah urusan hati, cinta,
dan kecenderungan batin. Sedangkan keadilan
dalam hal nafkah, giliran, dan hak-hak nyata lainnya
tetap wajib ditegakkan. Jika kecenderungan batin
tidak diwujudkan dalam perlakuan lahiriah yang
zalim, maka Allah akan memaafkan.?3

Sejarah mencatat adanya riwayat menarik
terkait praktik poligami, yaitu ketika Ali bin Abi
Thalib hendak memadu Fatimah dengan putri Abu
Jahal. Rasulullah menolak dengan tegas dan
bersabda:

“Aku  tidak  mengizinkannya,  aku  tidak
mengizinkannya, kecuali jika Ali menceraikan
putriku terlebih dahulu. Karena putriku adalah
darah dagingku. Aku senang dengan apa yang
menyenangkan darah dagingku, dan aku merasa
tersakiti dengan apa yang menyakiti darah
dagingku.”

2 Mochamad Toyib dan Sudirwan, “Konsep Adil dalam Poligami
Perspektif Imam Syafi’i,” Jurnal Studi Hukum Islam, Vol. 2, No.
1,2017, hlm. 32.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Hadis ini menunjukkan bahwa meskipun
poligami dibolehkan, Rasulullah dalam situasi
tertentu bisa melarangnya demi kemaslahatan
keluarga dan kondisi emosional anak-anaknya.
Dengan demikian, poligami bukanlah sesuatu yang
dianjurkan secara mutlak, tetapi sebuah opsi dengan
syarat ketat yang mempertimbangkan aspek
keadilan, kemaslahatan, dan kondisi sosial.

Dari sisi sosial, poligami juga menjadi solusi
terhadap ketidakseimbangan populasi antara laki-
laki dan perempuan. Secara alamiah, angka harapan
hidup perempuan lebih tinggi daripada laki-laki.
Anak perempuan juga memiliki imunitas tubuh
lebih kuat dibandingkan anak laki-laki, sehingga
angka kematian laki-laki lebih besar. Ditambah lagi
jika terjadi peperangan, korban terbanyak biasanya
dari kalangan pria. Kondisi ini membuat jumlah
perempuan lebih banyak daripada laki-laki. Di kota
New York misalnya, jumlah perempuan lebih
banyak satu juta dibandingkan laki-laki. Artinya,
meski tiga juta pria sudah menikah, tetap ada satu
juta perempuan yang tidak mendapatkan

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




pasangan.?* Padahal secara fitrah, setiap manusia
ingin memiliki pasangan, keluarga, dan keturunan.
Dengan adanya poligami, perempuan mendapat
solusi yang bermartabat karena dinikahi secara sah,
bukan dijadikan objek zina.

Karena itu, jelaslah bahwa Islam tidak
menganjurkan dan tidak pula melarang poligami
secara mutlak. Ia dibolehkan dalam kondisi tertentu
dengan syarat-syarat yang ketat. Islam menjadikan
poligami sebagai solusi, bukan sebagai kewajiban
atau kebiasaan tanpa batas. Bahkan, Al-Qur’an
adalah satu-satunya kitab suci yang secara eksplisit
membolehkan menikah satu saja bila khawatir tidak
adil. Sebagaimana pernah dikatakan Zakir Naik,
“Jika anda membaca Bible, Ramayana, Mahabarata, atau
Wedha, tidak ada satu pun kitab yang mengatakan:
‘nikahilah satu saja’ kecuali Al-Qur’an.” Oleh karena
itu, pertanyaan yang layak diajukan adalah: jika
agama-agama lain mengenal poligami dan para nabi
terdahulu pun mempraktikkannya, mengapa hanya
poligami dalam Islam yang sering
dipermasalahkan?.

24 Abu Salma Al-Atsari, Poligami Dihujat (Jawaban Rasional Bagi
Para Penghujat Syariat dan Sunnah Poligami), (np: Maktabah
Abu Salma Al-Atsari, 2007), hlm. 28.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



C. Yang Menemui Nabi Muhammad di
Gua Hira Adalah Iblis, Karenanya Ia

Takut

Ketakutan Nabi Muhammad ketika ditemui
oleh Malaikat Jibril adalah reaksi alami manusia
ketika berhadapan dengan makhluk yang belum
pernah ditemui sebelumnya. Ini menunjukkan
kejujuran Nabi, bukan sebagai tanda bahwa beliau
ditemui oleh iblis.

Juga wahyu tidak mungkin diantarkan oleh
setan karena Allah menjaminnya bahwa al-Qur’an
dijaga sendiri oleh Allah. Karena itu mustahil
Rasulullah bertemu dengan setan alih-alih bertemu
Jibril. Dan pun jika Nabi Muhammad takut karena
berjumpa dengan setan dalam penyampaian wahyu,
maka tidak akan ada anjuran untuk membaca
kalimat ta’awudz sebelum membaca al-Qur’an.

Juga dalam hadist diterngkan bahwa yang
menemui Nabi memang benar-benar Jibril, Dari
Aisyah R.A, ia berkata

"Ketika Nabi berada di gua Hira, datanglah
malaikat Jibril seraya berkata, 'Bacalah!' Nabi
menjawab, 'Aku tidak bisa membaca.' Nabi berkata,
'Lalu malaikat memelukku hingga aku merasa sesak,
kemudian melepaskanku dan berkata lagi, ' Bacalah!'

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




dan seterusnya." (HR. Bukhari dan Muslim).

Hadis ini menunjukkan bahwa yang menemui

Nabi di gua Hira adalah Malaikat Jibril, bukan

iblis.

Kemudian ketika Nabi menyampaikan
pengalaman beliau, Khadijah mengonfirmasi
kebenaran wahyu tersebut, dan Waraqah bin Naufal,
seorang Nasrani, menyatakan bahwa sosok yang
ditemui Nabi adalah "Namus" (istilah untuk
Malaikat Jibril), yang juga diutus kepada nabi-nabi
sebelumnya. Dan dalam riwayat ath-Thabari beliau
menceritakan bahwa Jibril meperkenalkan dirinya
sebagai malaikat yang menyampaikan wahyu dan
mengakui bahwa Nabi Muhammad adalah rasul
atau utusan Allah.

Jika melihat dalam bible karangan Lukas 22:43-
44 yang dimana malaikat mendatangi Yesus akan
tetapi Yesus merasa takut sehingga keringatnya
menjadi titik-titik darah yang bertetesan ke tanah.

D. Nabi Muhammad Menyembah

Berhala di Peristiwa Gharonik

Kisah gharaniq adalah cerita kontroversial
yang menyebutkan bahwa Nabi Muhammad, dalam
situasi sulit menghadapi penolakan Quraisy, diduga
menyebut berhala-berhala mereka (Lat, Uzza, dan

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Manat) secara positif saat membaca Surah an-Najm.
Hal ini dikatakan membuat Quraisy puas, namun
kemudian Nabi Muhammad menarik kembali
pernyataan tersebut setelah ditegur oleh Jibril,
mengakui bahwa itu bukan dari Allah.

Kisah ini dicatat dalam beberapa sumber klasik
seperti At-Tabagat Al-Kubra oleh Ibn Sa'd dan Tarikh
At-Tabari, namun para ulama Islam seperti Ibn Ishaq
dan mayoritas mufasir menolaknya sebagai buatan
musuh Islam. Mereka menegaskan bahwa kisah ini
bertentangan dengan sifat kemaksuman Nabi dalam
menyampaikan wahyu.

Selain itu, cerita ini sering digunakan oleh
orientalis untuk  mendiskreditkan  kenabian
Muhammad, meskipun dalilnya dianggap lemah
dan tidak memiliki dasar yang kuat dalam ajaran
Islam. Ayat-ayat seperti dalam surah al-Hajj: 52-53
dan surah al-Isra: 73-75 lebih banyak ditafsirkan
sebagai peringatan Allah tentang upaya setan
menggoda, bukan bukti validitas kisah gharaniq.

Namun sikap pertengahan dari peristiwa ini
adalah, bahwasanya Nabi Muhammad tetap
mebacakan ayat yang sebagaimana mestinya tanpa
ada penambahan atau pengurangan, namun setan
mengubah apa yang diucapkan Nabi Muhammad

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




sehingga apa yang sampai di pendengaran mereka
adalah hal-hal yang bersifat dukungan kepada
kemusyrikan mereka, kita tidak mungkin
mengatakan Nabi Muhammad  benar-benar
mengatakannya, karena sangat bertolak dari ayat
ketiga dari surah tersebut,

“dan tiadalah yang diucapkannya itu (al-Quran)
menurut kemauan hawa nafsunya.”

E. Islam Agama Keras, Radikal dan

Jihadis Teroris

Pembahasan mengenai isu radikalisme dan
intoleransi telah menjadi topik yang sangat sering
muncul dalam diskusi maupun dialog, baik antar
sesama Muslim maupun antaragama. Hal ini
dilatarbelakangi oleh sejumlah aksi teror yang
dilakukan  oleh  segelintir =~ oknum  yang
mengatasnamakan diri sebagai Muslim. Aksi
tersebut tidak hanya berbentuk tindakan fisik,
melainkan juga berupa penyebaran pemikiran.

Secara umum, radikal atau radikalisme
didefinisikan sebagai sikap atau tindakan yang
ekstrem, drastis, serta sering kali melanggar norma
sosial maupun hukum. Radikalisme dapat muncul
dalam berbagai aspek, seperti politik, agama, sosial,

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



maupun ideologi. Dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia (KBBI), radikal diartikan sebagai sikap atau
pendirian yang ekstrem, atau tindakan drastis yang
melanggar norma.?’

Radikalisme dalam konteks Islam merujuk
pada paham atau tindakan ekstrem yang sering kali
melibatkan kekerasan untuk mencapai perubahan
sosial atau politik. Yusuf Qardhawi menggunakan
pendekatan teologis dengan istilah seperti al-ghuluw
(berlebihan), al-tanaththu (melampaui batas), dan al-
tasyaddud (bersikap keras).

Secara etimologis, radikalisme digambarkan
sebagai sikap berlebihan atau berada di ujung, baik
secara konkret maupun abstrak. Yusuf Qardhawi
juga menyebut beberapa faktor penyebab
radikalisme: pertama, fanatik terhadap pendapat
pribadi dan enggan menerima pendapat yang lebih
baik; kedua, mewajibkan sesuatu yang tidak
diwajibkan oleh Allah, padahal Rasulullah bersabda:
“Permudahlah, jangan persulit; berilah kabar gembira,
jangan menakut-nakuti”; ketiga, bersikap keras dan
kasar dalam pergaulan; keempat, berburuk sangka
terhadap orang lain; kelima, mudah menuduh; dan

KBBI, “Radikal” ( https:/ kbbi.web.id/radikal, diakses 15
Desember 2024, 20:17).

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




keenam, mengkafirkan sesama Muslim yang
sebenarnya belum sampai pada batas kekafiran.2
Sementara itu, intoleransi merupakan lawan
dari toleransi. Intoleransi berarti tidak sabar, tidak
mau menerima perbedaan, menganggap diri sendiri
selalu benar, menolak mendengarkan pendapat
orang lain, serta memaksakan kehendak pribadi.?’”
Toleransi sendiri berasal dari bahasa Latin folerare,
yang berarti menahan diri, sabar, menghargai, dan
tenggang rasa terhadap perbedaan pandangan
maupun keyakinan. Dalam bahasa Arab, istilah ini
dikenal sebagai tasamuh, yang berarti kemurahan
hati dan saling memudahkan.?® Menurut Umar
Hasyim, toleransi adalah pemberian kebebasan
kepada semua orang wuntuk menjalankan
keyakinannya, selama tidak melanggar aturan yang
menjaga ketertiban dan kedamaian masyarakat.?
Islam justru menekankan pentingnya toleransi,
pluralisme, serta penolakan terhadap radikalisme.

26 Yusuf Qardhawi, al-Shahwah al-Islamiyyah bayna al-Juhud wa

al-Tatharruf (Kairo: Dar al-Sahwah, 1985), hlm. 53.

Muhammad Yasir, “Makna Toleransi dalam Islam,” Jurnal

Ushuluddin, Vol. XXII No. 2 (Juli 2014), hlm. 171.

28 Ibid., hlm. 171.

2 Umar Hasyim, Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam
Islam sebagai Dasar Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Umat
Beragama (Surabaya: PT Bina Ilmu, 1979), hlm. 21.

27

Sayyid Sabiq




Pemahaman yang mendasarkan pada keyakinan
bahwa Nabi Muhammad diutus untuk seluruh umat
manusia lalu disalahartikan sebagai legitimasi untuk
memaksakan agama adalah kekeliruan besar. Allah
telah menegaskan dalam Al-Qur'an: “Tidak ada
paksaan dalam (menganut) agama” (QS. al-Baqarah:
256). Namun demikian, Islam kerap menjadi sasaran
propaganda Barat dan Zionis, yang menggambarkan
Islam sebagai agama intoleran dan anti hak asasi
manusia. Serangan ini dilakukan secara sistematis
untuk merusak citra Islam di mata dunia. Karena itu,
umat Islam, khususnya generasi muda, perlu
memahami ajaran Islam tentang pluralisme dan
toleransi agar tidak terpengaruh propaganda
menyesatkan.30

Di Indonesia, keragaman agama, budaya, dan
adat istiadat merupakan ciri khas masyarakat.
Toleransi sudah lama tumbuh dalam kehidupan
sehari-hari, terlihat dari kebebasan menjalankan
ibadah sesuai dengan keyakinan masing-masing.
Fakta ini membuktikan bahwa masyarakat
Indonesia mampu hidup rukun meski berbeda-beda.
Pemahaman agama yang kuat menjadi fondasi

30

Muhammad Yasir, “Makna Toleransi dalam Islam,” Jurnal
Ushuluddin, Vol. XXII No. 2 (Juli 2014), hlm. 171.

¢  Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen

%\‘;‘



penting untuk menjaga harmoni dalam kehidupan
berbangsa. Dengan pemahaman yang benar,
seseorang tidak hanya mampu beribadah dengan
baik kepada Allah, tetapi juga berperan menjaga
kerukunan dalam kehidupan sosial.

Toleransi  dalam  Islam,  sebagaimana
ditegaskan Al-Qur'an dan tafsirnya, berarti
menghormati  pemeluk agama lain tanpa
mencampuradukkan keyakinan (sinkretisme). Islam
menegaskan bahwa agama yang benar adalah Islam,
namun tetap melarang adanya pemaksaan
beragama. Dalam interaksi sosial, umat Islam
diperintahkan untuk berbuat baik serta menjaga
hak-hak non-Muslim selama mereka tidak
memusuhi Islam. Pluralitas dipandang sebagai
sunnatullah yang harus disikapi positif demi
kemaslahatan bersama. Toleransi merupakan solusi
Islam dalam menghadapi pluralisme, dengan
landasan keadilan, kasih sayang, dan kemanusiaan.
Akan tetapi, toleransi juga memiliki batas; jika ada
pihak yang mengkhianati nilai-nilai tersebut, Islam
mengajarkan ketegasan.3!

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan
bahwa radikalisme dan intoleransi sering dikaitkan

3 1Ibid., him. 177.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



dengan Islam akibat tindakan oknum yang
menyelewengkan  ajaran  agama.  Padahal,
radikalisme adalah sikap ekstrem yang sering
melibatkan kekerasan, sedangkan intoleransi adalah
penolakan terhadap perbedaan. Keduanya jelas
bertentangan dengan ajaran Islam yang menekankan
toleransi, moderasi (wasathiyyah), dan keadilan.
Islam  mendorong umatnya untuk hidup
berdampingan secara damai, menghormati
perbedaan, serta menjadikan kemajemukan sebagai
rahmat yang harus dikelola demi persatuan.3?

Umat agama lain, khususnya Kristen, sering
menjadikan konsep jihad dalam Islam sebagai
senjata untuk melabeli Islam sebagai agama perang.
Mereka berusaha menebarkan tuduhan ini, padahal
upaya mereka ibarat orang yang ingin mencincang
air atau menjaring udara. Allah berfirman:

“Mereka hendak memadamkan cahaya (agama)
Allah dengan mulut (ucapan-ucapan) mereka, tetapi
Allah  tetap  menyempurnakan  cahaya-Nya
meskipun orang-orang kafir membencinya.” (QS.
Ash-Shaff: 8).

2 TIbid., him. 177.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Secara etimologis, jihad berasal dari kata kerja
jahada-yujahidu, dengan masdar jihadan dan
mujahadatan. Ibnul Mandzur menjelaskan bahwa
jihad berasal dari kata al-juhd yang berarti kekuatan,
usaha, dan kesulitan.3®* Sedangkan secara
terminologi, jihad memiliki beberapa makna:
mengerahkan kemampuan dalam memerangi orang
kafir, berjuang melawan godaan syahwat, berusaha
menegakkan amar ma'ruf nahi munkar, serta
berjuang melawan musuh yang memerangi umat
Islam.34

Dengan demikian, jihad tidak semata-mata
bermakna  perang. Segala  bentuk  usaha
mendekatkan diri kepada Allah juga disebut jihad.
Ibn Qayyim bahkan membagi jihad menjadi empat:
Pertama, jihad melawan hawa nafsu, Kedua, jihad
melawan setan, Ketiga, jihad melawan orang kafir
dan munafik, dan Keempat, jihad melawan
kezhaliman. 33

33 Rif’at Husnul Ma’afi, “Konsep Jihad dalam Perspektif Islam,”
Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam, Vol. 11, No. 1, 2013,
hlm. 135.

% Ibid, him. 137.

3 Andi Aderus Banua dkk., Jikad dalam Islam, (Yogyakarta:
Lembaga Ladang Kata, 2017), him. 205.

Sayyid Sabiq




F. Tentang kata Nahnu (Kami) dalam Al-

Qur’an

Dalam Al-Qur'an banyak digunakan kata
Nahnu yang bermakna “kami”. Kata “kami” ini
sering dipahami keliru seolah-olah menunjukkan
bahwa Tuhan dalam Islam berbilang. Padahal,
dalam bahasa Arab, penggunaan kata ganti Nahnu
oleh Allah adalah bentuk plural kehormatan (jamak
ta’zhim) yang lazim dalam tradisi linguistik Arab
klasik. Bentuk ini tidak menunjukkan kuantitas,
melainkan mengandung makna keagungan dan
kekuasaan. Fenomena serupa juga ditemukan dalam
studi morfologi Arab, seperti The Arabic Noun System
Generation (2024) dan Analysis of the Arabic Broken
Plural (1995), yang menjelaskan bahwa bentuk jamak
tertentu dapat bermakna semi-jamak
atau memiliki fungsi honorifik.

Dengan demikian, meskipun digunakan kata
“kami”, maknanya tetap merujuk pada satu Tuhan.
Kajian seperti “Kata Ganti dalam Al-Qur’an dan
Maknanya dalam Konteks Tauhid” (Jurnal Al-
Mujtama’, UIN Mataram) juga menegaskan bahwa
penggunaan bentuk ini konsisten dengan prinsip
tauhid. Sebagai perbandingan, dalam bahasa
Indonesia pun kata “kami” tidak selalu bermakna

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




banyak orang. Misalnya, ketika Presiden Prabowo
mengatakan: “Kami akan menangkap koruptor
hingga ujung Antartika,” tentu bukan berarti ada
banyak Prabowo, melainkan satu Prabowo yang
berbicara atas nama institusi atau rakyat. Fenomena
ini disebut plural of majesty (jamak keagungan).

G. Perbedaan Maqam Ibrahim dan

makam Nabi Ibrahim

Sering muncul kesalahpahaman bahwa Al-
Qur'an buta sejarah karena menyebut Magam
Ibrahim di Mekah, sementara makam Nabi Ibrahim
diyakini ada di Hebron, Palestina. Sesungguhnya,
istilah Magam Ibrahim di Masjidil Haram bukan
berarti kuburan, melainkan batu pijakan Nabi
Ibrahim ketika membangun Ka’bah bersama Ismail.
Batu tersebut kini dilindungi dalam kotak kaca dan
menjadi bagian penting dalam ibadah haji. Adapun
makam Nabi Ibrahim memang diyakini berada di
Gua Makpela, Hebron, Palestina, dan dihormati
dalam tradisi Yahudi, Kristen, dan Islam. Kajian G.
R. Hawting dan artikel “Maqam Ibrahim dan
Relevansinya dalam Sejarah Islam” (Jurnal Living
Hadis, IAIN Pontianak) menegaskan perbedaan

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



antara simbol spiritual di Mekah dan makam fisik di
Hebron.

H. Islam Menyembah Hajar Aswad?

Sebagian orang luar Islam beranggapan umat
Islam menyembah Hajar Aswad di Ka’bah.
Pandangan ini salah besar. Hajar Aswad bukan
objek sembahan, melainkan simbol spiritual yang
dimuliakan karena dicontohkan Nabi Muhammad.
Umar bin Khattab sendiri pernah berkata:

“Aku tahu engkau hanyalah batu,
tidak memberi mudarat atau manfaat. Aku menciu
m engkau hanya karena Rasulullah melakukannya”

Kajian seperti “Pemaknaan Simbolik Hajar
Aswad” (Jurnal Al-Adyan, IAIN Pekalongan)
menunjukkan bahwa batu ini hanya simbol
penghormatan. Bahkan penelitian mineralogi dalam
Konya Journal (2023) menjelaskan Hajar Aswad
adalah batuan regional, bukan benda luar angkasa.
Sementara itu, kajian linguistik dalam Menara
Tebuireng (2024) menafsirkan istilah “batu dari
surga” dalam hadis sebagai ungkapan metaforis,
bukan literal.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




I. Tuduhan kontradiksi dan sumpah

dalam Al-Qur’an

Ada tuduhan bahwa Al-Qur’an bukan firman
Tuhan karena di dalamnya terdapat sumpah dan
ayat-ayat yang tampak bertentangan. Dalam ilmu
tafsir, khususnya pendekatan asbab al-nuzil (sebab
turunnya ayat) dan balaghah (retorika Arab), sumpah
dalam Al-Qur'an Dberfungsi sebagai bentuk
penegasan makna, bukan gaya bahasa biasa. Ayat-
ayat yang tampak berbeda justru memiliki harmoni
makna bila dipahami dalam konteks linguistik Arab
klasik dan sebab turunnya.

Kajian seperti “Konsep Kontradiksi dalam Al-
Qur'an” (Jurnal Ilmu Ushuluddin, UIN Sunan
Gunung Dijati) serta artikel dalam Al-Jami’ah dan
Majalah Tajdid menegaskan pentingnya memahami
konteks wahyu agar tidak terjebak pada kesimpulan
keliru tentang pertentangan ayat.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Daftar Pustaka

Abu Salma Al-Atsari, P. D. (2007). Poligami Dihujat
(Jawaban Rasional Bagi Para Penghujat Syariat dan
Sunnah Poligami). Maktabah Abu Salma Al-
Atsari.

Bauckham, R. (2008). Jesus and the God of Israel: God
crucified and other studies on the New Testament’s
Christology of divine identity. Eerdmans: Grand
Rapids.

dkk, A. A. (2017). Jihad dalam Islam. Yogyakarta:
Lembaga Kadang Kata.

Hasyim, U. (1979). Toleransi dan Kemerdekaan
Beragama dalam Islam sebagai Dasar Menuju
Dialog dan Kerukunan Antar Umat Beragama .
Surabaya: PT. Bina Ilmu.

Kalalo, Y. ((n.d)). Sejarah Singkat Doktrin Trinitas.
Agapekasih.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Ma'afi, R. H. (2013). Konsep Jihad dalam Perspektif
Islam. Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam,
135.

Metzger, B. M. (1975). A textual commentary on the
Greek New Testament. London: United Bible
Societies.

O'Collins, G. (2009). Christology: A Biblical, Historical,
and Systematic Study of Jesus. London: Oxford.

Qardhawi, Y. (1985). al-Shahwah al-Islamiyyah bayna
al-Juhud wa al-Tatharruf . Kairo: Dar Al-Sahwah.

Soon, M. A. (2009). 7 Persoalan Berkenaan Asas-asas
Agama Kristiani. Kuala Lumpur: Interactive
Dakwah Training.

Sudirwan, M. T. (2017). Konsep Adil dalam Poligami
Perspektif Imam Syafi’i. Jurnal Studi Hukum
Islam, 32.

Syihab, A. D. (2023). Kristologi: Senjata Dakwah yang
Terlupakan. Jakarta: Pustaka Tazkia Az-Zahra.

Tan, D. (2024). Bible Exposed,; Kontradiksi Empat Gospel
dalam Bible . Jakarta: YPM At-Tauhid.

Texts, E. C. ((n.d)). Creed of Nicaea (325): Greek text and
English translation. London: Early Church Texts.

Yasir, M. (2014). Makna Toleransi dalam Islam.
Jurnal Ushuluddin, 171.

Sayyid Sabiq i

‘, S
|



Tentang Penulis

Sayyid Sabiq seorang pendidik muda dan
peneliti yang sedang menekuni bidang kajian
keislaman dengan fokus khusus pada Kristologi.
Lahir di Banda Aceh, ia menempuh pendidikan
menengah di SMP Imam Syafii Pesantren dan
melanjutkan ke jenjang SMA di SMAIT Al Arabiyah.
Setelah itu, ia melanjutkan studi di Sekolah Tinggi
[Imu Dakwah (STID) M. Natsir, di mana saat ini ia
berada pada semester ketujuh dan mengambil kelas
kepakaran dalam bidang Kristologi.

Pengalaman dakwahnya meliputi pengabdian
langsung kepada masyarakat, khususnya di daerah
minoritas muslim dan wilayah terpencil seperti
Aceh Tenggara serta Kalimantan Tengah. Melalui
kegiatan tersebut, ia berupaya menghadirkan
dakwah yang sejuk, inklusif, dan kontekstual sesuai
kebutuhan umat di lapangan.

Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




Dengan bekal pendidikan formal dan
pengalaman praktis tersebut, ia berkomitmen untuk
mengembangkan wawasan keislaman  yang
mendalam serta memperkuat kontribusi dalam
bidang dakwah, khususnya pada ranah kajian
Kristologi dan pelayanan masyarakat

muslim minoritas.

Sayyid Sabiq




Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen




