
 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SAYYID SABIQ 

 

 

 

 

 

 

  



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen  

‘Adnin Foundation Publisher,  
A Member of ‘Adnin Foundation Group 
Jalan Sawah No. 15 Gampong Ilie, 
Kecamatan Uleekareng 
Banda Aceh, 23119 
Telp/WA: +6285260185571 
e-mail: al_adnin@yahoo.co.uk / 
diadanna@yahoo.com 

 

 

 
Ed. 1, Cet. 1, Banda Aceh: ‘Adnin Foundation Publisher Aceh, 
 
ISBN :  
Jumlah hal : xii + 102 hal, Ukuran: 14,5 x 21 cm. 
Pengarang : Sayyid Sabiq 
Editor : Hasanuddin Yusuf Adan 
Cover & layout : Tim ‘Adnin Foundation Publisher Aceh 
 
 
Hak Cipta © 2025, pada penulis 
 
Dibolehkan mengutip sebahagian atau seluruh isi buku ini dengan 
cara ikhlas dan ilmiah, termasuk penggunaan mesin foto copy untuk 
kepentingan Islam dan muslimin, dilarang keras dan haram 
melakukan plagiat, copy-paste, penggunaan untuk merusak Islam dan 
untuk berbisnis tanpa izin penulis dan penerbit. 
 
Cetakan Pertama, Rabiul Awwal 1447 H/September 2025 
M/Mulod 1447 A  
 

mailto:al_adnin@yahoo.co.uk


Sayyid Sabiq iii 

 
 

 

 

Sambutan  
dari Penerbit 

 

 

 

ى
َ
َّ عَل

 َ
َّ عُدْوَانََّ إِلا

َ
قِيْنََّ وَلا مُتَ 

ْ
عَاقِبَةَُّ لِل

ْ
مِيْنََّ وَال

َ
عَال

ْ
َّ ال حَمْدََُّّلِلَِّ رَبِ 

ْ
ل
َ
 ا

مُرْسَلِيْنََّ
ْ
نْبِيَاءَِّ وَال

َ
لأ
ْ
شْرَفَِّ ا

َ
ى أ

َ
مَُّ عَل

َ
لا ةَُّ وَالسَ 

َ
لا الِمِيْنََّ وَالصَ   الظَ 

جْمَعِيْن
َ
ى ءَالهَِِّ وَصَحْبِهَِّ أ

َ
 وَعَل

 

Kita patut bersyukur kepada Allah zat yang 

Maha Mulya, Maha Kaya dan Maha berilmu atas 

anugerah ilmunya kepada penulis buku sederhana 

ini namun penuh makna dan sangat berarti bagi 

kehidupan ummat manusia. Setelah tim penerbit 

menseleksi kiriman naskah buku ini dan dipelajari 

dengan seksama serta teliti, ‘Adnin Foundation 

Publisher Aceh memutuskan untuk menerbitkan 

naskah ini menjadi buku dengan tiga pertimbangan 

utama; pertama, cukup deras provokasi ummat 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen iv 
 

Kristiani terhadai Islam dan ummat Islam yang 

serratus persen bersigma negatif; kedua, ummat 

Islam sangat banyak yang buta ilmu Kristologi 

sehingga mudah dipengaruhi oleh missionaris 

Kristen; yang ketiga, kanduungan dan pemaparan 

buku ini yang bernuansa ilmiah popular menjadi 

mudah dibaca dan mudah dipahami oleh para 

pembaca sekalian. 

Sekaligus tiga pertimbangan tersebut menjadi 

landasan kenapa ummat Islam harus membaca buku 

ini dan kenapa ummat kristiani harus membaca 

buku ini. Kalau ummat Islam membacanya untuk 

memahami kekeliruan konsep Yesus, Kristen dan 

tiga tuhan yang disembah oleh ummat Kristiani. 

Sedabgan ummat Kristiani wajib membaca buku ini 

untuk melepaskan diri dari kungkungan palsu para 

penyembah manusia dan penipu manusia. Insya 

Allah selepas membaca buku ini ummat Kristiani 

akan terbuka mata, terbuka telinga, terbuka hidung, 

terbuka hati dan lepas dari kungkungan para penipu 

yang menyembah manusia. 

Semoga saja kehadiran buku ini membawa 

berkah, membawa Marwah, dan membawa ‘izzah 

baik kepada para pembaca maupun kepada penulis 

dan penerbit sekalian. Selamat membaca semoga 



Sayyid Sabiq v 

 
 

tercerahkan dan terbebbaskan dari tipuan 

penyembahan. 

 

 

 

 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen vi 
 

 

 

Pengantar Penulis 
 

 

 

 

Segala puji bagi Allah Subhanahu wa Ta’ala 

yang telah memberikan nikmat iman, ilmu, dan 

kesempatan untuk menyelesaikan karya sederhana 

ini. Buku "Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen" lahir 

dari kegelisahan intelektual sekaligus pengalaman 

lapangan penulis dalam berdakwah di tengah 

masyarakat, khususnya di daerah minoritas muslim 

dan wilayah terpencil. 

Sebagai seorang mahasiswa yang menekuni 

studi dakwah dan kepakaran Kristologi, penulis 

menyadari bahwa isu-isu Kristologi kontemporer 

masih menyimpan banyak kerancuan, bahkan di 

kalangan akademisi. Pertanyaan-pertanyaan 

mendasar tentang siapa Yesus sebenarnya, apa yang 

dimaksud dengan Kristologi modern, dan 

bagaimana Islam menjawab berbagai tantangan 



Sayyid Sabiq vii 

 
 

teologis tersebut, masih terus menjadi diskusi 

panjang hingga hari ini. Pengalaman dakwah di 

daerah rawan kristenisasi, baik di Aceh Tenggara 

maupun Kalimantan Tengah, semakin menguatkan 

keyakinan penulis bahwa umat Islam membutuhkan 

bekal ilmu yang memadai untuk membentengi diri 

dari upaya kristenisasi yang sering kali menyasar 

wilayah minoritas muslim. Buku ini diharapkan 

menjadi salah satu ikhtiar kecil untuk memberikan 

pemahaman kritis dan argumentatif, sehingga umat 

mampu merespons tantangan pemikiran dengan 

cara yang tepat, ilmiah, dan beradab. 

Karya ini tidak dimaksudkan untuk 

menyinggung keyakinan pihak lain, melainkan 

sebagai bentuk ikhtiar ilmiah untuk menghadirkan 

kritik yang jujur, terbuka, sekaligus membentengi 

akidah umat. Penulis berharap buku ini dapat 

memberikan manfaat, baik bagi kalangan akademisi, 

mahasiswa, maupun para pendakwah yang 

berjuang menyampaikan kebenaran Islam di tengah 

tantangan zaman. 

Akhirnya, penulis menyadari sepenuhnya 

bahwa karya ini jauh dari kesempurnaan. Oleh 

karena itu, kritik dan saran konstruktif-idealis dari 

para pembaca sangat diharapkan untuk perbaikan di 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen viii 
 

masa mendatang. Semoga Allah menjadikan buku 

ini sebagai amal jariyah, benteng akidah, sekaligus 

jalan hidayah bagi siapa pun yang mencarinya. 

Wassalamu’alaikum warahmatullahi 

wabarakatuh. 

 

 

Jakarta, 05 September 2025 

 

 

Sayyid Sabiq  

Penulis 

  



Sayyid Sabiq ix 

 
 

 

 

 

Daftar Isi 
  

  

 
Sambutan  dari Penerbit ........................................... iii 

Pengantar Penulis ....................................................... vi 

Daftar Isi ...................................................................... ix 

Bab 1  Isu-Isu Kontemporer Kristologi  

dan Jawaban dari Pertanyaan N 

on-Muslim ....................................................... 1 

A. Pendahuluan .................................................... 1 

B. Telaah Filosofis dan Teologis atas Konsep 

Ketuhanan Yesus ............................................. 2 

C. Kritik terhadap Filosofis dan Teologis atas 

Ketuhanan Yesus ............................................. 7 

D. Perspektif tentang Tuhan menurut Bible, 

Para Rasul, dan Kristen Kini........................ 12 

Bab 2 Study Kritik Bible ........................................ 15 

A. Kelahiran Yesus ............................................. 20 

B. Kematian Yesus ............................................. 23 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen x 
 

Bab 3 Kajian Kritis dan Koreksi atas  

Doktrin Trinitas, Penyaliban, dan 

Keselamatan .................................................. 27 

A. Yesus Buta Trinitas ....................................... 27 

B. Asal Mula Doktrin Trinitas .......................... 29 

C. Konsili Konstantinopel dan Pengakuan  

Roh Kudus ...................................................... 32 

D. Bible Tidak Pernah Menyebutkan Trinitas, 

Sebaliknya Al-Qur’an Menyebutnya dan 

Mengoreksi Trinitas ...................................... 38 

D. Helenisme, Jejak Trinitas, dan Akar 

Kepercayaan Kuno ........................................ 49 

E. Pengaruh Filsafat Yunani dan Tradisi  

Kuno ................................................................ 50 

F. Kontroversi Penyaliban ................................ 55 

G. Keselamatan Dunia Akhirat Menurut  

Yesus ............................................................... 58 

H. Kontradiksi dalam Bible ............................... 61 

Bab 4  Jawaban dari Pertanyaan Non-Muslim ... 73 

A. Nabi Muhammad Tidak Selamat di Akhirat 

Karena Nabi Muhammad Membutuhkan 

Shalawat dari Ummatnya ............................ 73 

B. Islam Melahirkan Orang Yang Ekstrim, 

Karenanya Islam Merupakan Agama 

Ekstrim. ........................................................... 76 



Sayyid Sabiq xi 

 
 

B. Nabi Muhammad Gila Perempuan, 

Menikahi 9 Istri Sedangkan Ummatnya 

Hanya 4 Saja ................................................... 79 

C. Yang Menemui Nabi Muhammad di Gua 

Hira Adalah Iblis, Karenanya Ia Takut ...... 84 

D. Nabi Muhammad Menyembah Berhala di 

Peristiwa Gharonik ....................................... 85 

E. Islam Agama Keras, Radikal dan Jihadis 

Teroris ............................................................. 87 

F. Tentang kata Nahnu (Kami) dalam Al-

Qur’an ............................................................. 94 

G. Perbedaan Maqam Ibrahim dan makam 

Nabi Ibrahim .................................................. 95 

H. Islam Menyembah Hajar Aswad? .............. 96 

I. Tuduhan kontradiksi dan sumpah dalam 

Al-Qur’an ....................................................... 97 

Daftar Pustaka ............................................................. 98 

Tentang Penulis ........................................................ 100 

 

 

 

  



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen xii 
 

 



Sayyid Sabiq 1 

 
 

Bab 1 
Isu-Isu Kontemporer 
Kristologi dan Jawaban 
dari Pertanyaan Non-
Muslim 

 

 

 

A. Pendahuluan 

Kristologi —ilmu tentang pribadi dan karya 

Yesus Kristus— bukan hanya persoalan teologis 

internal gereja. Ia juga menyentuh sejarah, filsafat, 

studi teks, sains, dan hubungan antaragama. Isu-isu 

klasik seperti ketuhanan Yesus, inkarnasi, Trinitas, 

dan keselamatan tetap hidup karena terus diuji oleh 

perkembangan pengetahuan dan perubahan sosial. 

Buku ini membahas beberapa isu kontemporer 

utama, dimulai dari telaah filosofis dan teologis atas 

ketuhanan Yesus sampai kajian lintas tradisi, 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 2 
 

lengkap dengan titik-titik argumentasi yang biasa 

dipakai pihak Kristen dan sumber-sumber rujukan 

yang relevan. Buku ini umumnya ditulis untuk 

mencerdaskan umat manusia kepada siapa 

seharusnya mereka harus menyembah dan kepada 

umat muslim secara khususnya untuk membentengi 

diri dari upaya kristenisasi yang marak terjadi. 

 

B. Telaah Filosofis dan Teologis atas 

Konsep Ketuhanan Yesus 

Sejak masa-masa awal pertumbuhan Agama 

Kristen, pertanyaan besar yang selalu muncul adalah 

siapa sebenarnya Yesus: apakah sekadar guru dan 

nabi yang diutus Allah, ataukah Ia benar-benar 

Tuhan itu sendiri? Pergumulan ini terlihat jelas 

dalam sejarah konsili gereja. Pada Konsili Nicea 

tahun 325 M, para pemimpin gereja akhirnya 

merumuskan sebuah pernyataan resmi: Yesus, Sang 

Putra, adalah homoousios dengan Bapa, yang artinya 

“sehakekat” atau “satu substansi” dengan Allah. 

Rumusan ini bukan muncul begitu saja, melainkan 

hasil dari perdebatan panjang, terutama melawan 

pandangan Arius (arianisme) yang menolak 

keilahian penuh Yesus. 



Sayyid Sabiq 3 

 
 

Penyebutan Yesus sebagai homoousios 

dimaksudkan untuk menjaga dua hal sekaligus: 

pertama, mempertahankan keyakinan monoteisme 

(bahwa Allah tetap satu, bukan banyak), dan kedua, 

memberikan dasar teologis untuk tetap menyembah 

Yesus tanpa dianggap menyembah ilah lain. Dengan 

kata lain, rumusan itu berfungsi sebagai “jembatan 

logis” supaya iman Kristen bisa tetap mengakui satu 

Allah, namun sekaligus mengakui Yesus sebagai 

bagian dari ketuhanan. 

Dasar bagi rumusan tersebut diambil dari 

Perjanjian Baru, di mana Yesus sering disebut 

dengan istilah Kyrios (Tuhan). Kata ini menarik 

karena dalam tradisi Yahudi, istilah Kyrios 

digunakan dalam terjemahan Septuaginta (Bible 

Yunani) untuk menggantikan nama YHWH, yaitu 

nama Allah Israel yang sangat sakral. Dengan 

memakai istilah yang sama untuk Yesus, para 

penulis Perjanjian Baru secara tidak langsung 

sedang “menaikkan derajat” Yesus ke level ilahi. Hal 

inilah yang kemudian dipakai gereja sebagai salah 

satu pijakan awal atau pembelaan untuk 

mengembangkan doktrin ketuhanan Kristus.1 

                                                           
1 Gerald O’Collins, Christology: A Biblical, Historical, and 

Systematic Study of Jesus, Oxford: OUP, 2009, hlm. 110–115. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 4 
 

Namun, pemakaian Kyrios ini tidak lepas dari 

perdebatan. Bagi sebagian penafsir modern, 

penyematan gelar itu lebih menunjukkan bentuk 

penghormatan dan otoritas, bukan pernyataan 

eksplisit bahwa Yesus adalah Allah. Tetapi bagi 

tradisi gereja arus utama, penggunaan Kyrios 

dianggap konsisten dengan iman bahwa Yesus 

memang Tuhan yang layak disembah. 

Dengan begitu, kita melihat bahwa sejak awal 

mula, perumusan ketuhanan Yesus selalu berada 

dalam ketegangan: di satu sisi ingin setia pada 

monoteisme warisan Yahudi, namun di sisi lain 

berusaha memberi tempat bagi penyembahan 

kepada Yesus. Ketegangan inilah yang melahirkan 

berbagai konsili, rumusan dogma, hingga akhirnya 

berkembang menjadi doktrin Trinitas sebagaimana 

dikenal sekarang.2 

Salah satu persoalan paling mendasar dalam 

iman Kristen adalah bagaimana memahami sosok 

Yesus. Dalam doktrin resmi gereja, Yesus diakui 

sebagai Tuhan sekaligus manusia. Pertanyaan yang 

langsung muncul adalah: bagaimana mungkin satu 

pribadi dapat memiliki dua status yang sangat 

                                                           
2 The Nicene Creed (325), dalam Philip Schaff (ed.), Creeds of 

Christendom, vol. 2, Grand Rapids: Baker, 1983, hlm. 57–59. 



Sayyid Sabiq 5 

 
 

berbeda tanpa menimbulkan kontradiksi? Di satu 

sisi, Yesus disebut sebagai Tuhan yang mahakuasa, 

abadi, dan tidak terbatas. Namun di sisi lain, dalam 

kisah Injil, Ia digambarkan sebagai manusia yang 

bisa lapar, lelah, bersedih, bahkan mati di kayu salib. 

“Dan setelah berpuasa empat puluh hari dan empat 
puluh malam, akhirnya laparlah Yesus.” (Matius 
4:2) 

“Di situ ada sumur Yakub. Yesus sangat letih oleh 
perjalanan, lalu Ia duduk di pinggir sumur itu. Hari 
kira-kira pukul dua belas.” (Yohanes 4:6) 

“Maka mulailah Ia merasa sedih dan gentar, lalu 
kata-Nya kepada mereka: ‘Hati-Ku sangat sedih, 
seperti mau mati rasanya. Tinggallah di sini dan 
berjaga-jagalah dengan Aku.’” (Matius 26:37–38) 

“Maka menangislah Yesus.” (Yohanes 11:35) 

“Sesudah Yesus meminum anggur asam itu, 
berkatalah Ia: ‘Sudah selesai.’ Lalu Ia menundukkan 
kepala-Nya dan menyerahkan nyawa-Nya.” 
(Yohanes 19:30) 
 

Masalah ini disebut masalah ontologis, yaitu 

menyangkut hakikat keberadaan Yesus sendiri. 

Dalam filsafat modern, setiap kategori harus jelas: 

apakah ketuhanan Yesus berarti Ia sungguh-

sungguh memiliki hakikat yang sama dengan Allah 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 6 
 

Bapa, ataukah ketuhanan itu dipahami sebagai 

sebuah relasi khusus dalam Trinitas? Perbedaan cara 

pandang ini sangat menentukan arah pemahaman 

kristologi. 

Ada dua model utama yang berkembang. 

Pertama, model pra-eksistensi, yang meyakini 

bahwa Yesus sudah ada sebagai pribadi ilahi sejak 

kekal, lalu turun ke dunia dan menjadi manusia. 

Pandangan ini sejalan dengan rumusan Konsili 

Nicea yang menegaskan bahwa Yesus sehakekat 

dengan Bapa. Kedua, model pengalaman-

komunitas, yang melihat bahwa pengakuan Yesus 

sebagai Tuhan lahir dari pengalaman iman jemaat 

awal. Bagi para murid, Yesus begitu istimewa 

sehingga mereka akhirnya mengangkat-Nya ke 

posisi ilahi, dan pengakuan itu berkembang menjadi 

dogma resmi seiring waktu. 

Argumen yang dipakai oleh arus Kristen 

berupa penulis Injil Yohanes dan surat-surat Paulus 

menggunakan istilah ilahi untuk Yesus (“Pada 

mulanya adalah Firman; Firman itu bersama-sama 

dengan Allah dan Firman itu adalah Allah.”. "Firman" 

yang menjadi daging; penyembahan kepada Anak). 

Richard Bauckham berargumen bahwa atribut ilahi 



Sayyid Sabiq 7 

 
 

pada Yesus tampak sejak awal komunitas, bukan 

penemuan abad-abad kemudian.3 

 

C. Kritik terhadap Filosofis dan Teologis 

atas Ketuhanan Yesus 

Untuk menjawab apakah Yesus itu tuhan atau 

manusia kita bisa langsung melihat secara logika 

akal manusia bahwa tidak akan mungkin dua zat 

yang berbeda karena bagaimana mungkin zat ilahi 

yang absolut dalam suatu waktu ia tidak bersifat 

absolut (bergantung, lemah, dsb). Sebagai contoh 

mudahnya, tidak mungkin kita akan mengatakan 

persegi yang hanya memiliki empat sisi sebagai 

segitiga yang hanya memiliki tiga sisi saja ini tentu 

akan melahirkan kontradiksi. 

Banyak kalangan Kristen sendiri sebenarnya 

mengakui secara logika bahwa Tuhan mustahil mati 

dalam kondisi apa pun. Konsep ketuhanan dalam 

agama samawi selalu menegaskan bahwa Allah 

adalah Maha Hidup dan tidak tersentuh oleh 

kefanaan. Namun, dalam doktrin Kristen muncul 

keyakinan bahwa Yesus—yang mereka sebut 

sebagai Tuhan yang menjelma menjadi manusia—

                                                           
3 Richard Bauckham, Jesus and the God of Israel, Grand Rapids: 

Eerdmans, 2008, hlm. 15–20. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 8 
 

mati di kayu salib. Pertanyaan yang tak terhindarkan 

pun muncul: jika Yesus sungguh-sungguh Tuhan, 

bagaimana mungkin Tuhan mati? Sebaliknya, jika ia 

benar-benar mati, maka bagaimana mungkin ia tetap 

disebut Tuhan? Kontradiksi mendasar ini tidak 

hanya melemahkan klaim keilahian Yesus, tetapi 

juga menimbulkan keraguan serius terhadap 

konsistensi doktrin keselamatan dalam tradisi 

Kristen itu sendiri. 

Lebih jauh, kisah dalam Injil Lukas 4:1-10 

menceritakan bahwa Yesus dibawa ke padang gurun 

dan dicobai oleh iblis selama empat puluh hari. Dari 

sini lahir pertanyaan yang lebih tajam: bagaimana 

mungkin iblis, yang jelas adalah makhluk ciptaan, 

mampu mencobai Sang Pencipta? Apakah logis jika 

Tuhan tunduk dalam ruang ujian dari makhluk yang 

diciptakan-Nya sendiri? Kitab Yakobus 1:13 justru 

dengan tegas menyatakan bahwa Tuhan tidak dapat 

dicobai oleh siapa pun. Maka, fakta bahwa Yesus 

mengalami pencobaan membuktikan bahwa ia tidak 

berada pada kedudukan ilahi, melainkan 

sepenuhnya manusia yang diuji sebagaimana 

manusia lainnya. 

Di sini terlihat bahwa ajaran asli Yesus, 

sebagaimana tercatat dalam perkataannya sendiri di 



Sayyid Sabiq 9 

 
 

Injil, menekankan ketaatan kepada perintah Allah 

sebagai jalan menuju keselamatan. Sebaliknya, 

tulisan Paulus dalam Roma 10:9 menghadirkan 

konsep keselamatan yang berbeda: cukup dengan 

pengakuan lisan bahwa Yesus adalah Tuhan dan 

keyakinan bahwa Allah membangkitkannya dari 

kematian. Dengan kata lain, ajaran Paulus dan ajaran 

Yesus berjalan pada dua arah yang berbeda. Maka 

timbul pertanyaan yang wajar: apakah umat 

seharusnya mengikuti ajaran Paulus, seorang rasul 

yang tidak pernah berjumpa langsung dengan Yesus 

semasa hidupnya, ataukah mengikuti ucapan Yesus 

sendiri yang menekankan ketaatan kepada hukum-

hukum Allah? 

Kontradiksi-kontradiksi ini semakin memper-

tegas perbedaan mendasar antara pemahaman sesat 

Kristen tentang Yesus dan penjelasan Al-Qur’an. 

Islam menegaskan bahwa Yesus (‘Isa al-Masih) 

bukanlah Tuhan, melainkan nabi dan utusan Allah 

yang diutus untuk membimbing manusia kepada 

kebenaran. Dengan kerangka ini, peristiwa-

peristiwa yang menimbulkan kontradiksi dalam Injil 

justru menjadi jelas: Yesus hidup sebagai manusia, 

diuji sebagaimana manusia, dan tidak pernah 

mengklaim dirinya sebagai Tuhan. Perbedaan ini 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 10 
 

penting untuk direnungkan, agar setiap orang yang 

mencari kebenaran mampu membedakan mana 

ajaran ilahi yang murni dan mana doktrin yang lahir 

dari tafsiran manusia. 

Diantara bukti bahwa Yesus bukanlah 

sepenuhnya Tuhan dan manusia sebenarnya sudah 

tertulis dalam Bible sendiri dan bisa kita lihat dari 

beberapa poin berikut ini, 

1. Yesus bertempat, buktinya lahir di betlehem 

sedangkan dalam 1 Raja-raja 8:27 Solomo 

mengatakan "Tetapi benarkah Allah benar-benar 

diam di bumi? Sesungguhnya, langit, bahkan langit 

yang mengatasi segala langitpun tidak dapat 

menampung Engkau, terlebih lagi rumah yang 

kudirikan ini." Ini sangat bertentangan dengan 

klaim inkarnasi, jikalau bumi dan langit tidak 

dapat menampung Allah bagaimana bisa Ia 

bisa hadir dalam tubuh mansia? 

2. Yesus berubah, buktinya ia bertambah besar 

(grow up), ini disebutkan dalam Lukas 2:52, 

"Dan Yesus makin bertambah besar dan bertambah 

hikmat-Nya dan besar-Nya, dan makin dikasihi oleh 

Allah dan manusia." kalau diaktakan Yesus 

sebagai anak Allah yang memiliki kodrat ilahi 

maka jawabannya ada di Yohanes 17:3 yang 



Sayyid Sabiq 11 

 
 

menyebutkan bahwa satu-satunya Allah yang 

benar (The only true God) adalah Tuhan Bapa 

saja dan bukan nak (Son) ataupun roh kudus 

(Holy Spirit). Juga dalam Maleakhi 3:6, 

"Bahwasanya Aku, TUHAN, tidak berubah, dan 

kamu, bani Yakub, tidak akan lenyap." Jelas 

dikatakan bahwa Tuhan tidak berubah 

sedangkan Yesus berubah (grow up) baik 

secarta fisik dan keilmuan. 

3. Yesus tidak bisa kun fayakun atau bisa 

dikatakan mengalami try & error terdapat 

dalam Markus 8:22-26 setelah percobaan 

pertama, orang tersebut masih tidak bisa 

melihat dengan sempurna namun setelah 

diusapkan untuk kali keduanya barulah orang 

itu bisa melihat kembali. Jikalau Yesus 

merupakan tuhan bagaimana bisa mengalami 

try & error? Yang mana berlawanan dengan 

sifat absolut tuhan yang tidak akan pernah 

salah dan gagal. 

4. Yesus tidak maha mengetahui dalam Markus 

5:25-34, bahwa ada seorang perempuan yang 

berharap sembuh dengan cara menjamah 

(menyentuh) jubah Yesus, namun Yesus 

sendiri tidak mengetahui siapa yang 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 12 
 

menjamahnya sehingga ia bertanya dalam ayat 

30 ”siapa yang menjamah aku?” sebagai sosok 

Tuhan sudah seharusnya ia tidak bertanya 

demikian melainkan langsung berbalik arah. 

5. Yesus orang yang membedakan dirinya 

dengan tuhan ini diberitakan dalam Yohanes 

8:40, "Tetapi yang kamu berusaha bunuh ialah Aku, 

seorang manusia yang telah mengatakan kepadamu 

kebenaran yang Kudengar dari Allah; pekerjaan 

itu tidak dilakukan oleh Abraham." Jelas Yesus 

mengatakan dirinya adalah manusia dan 

banyak ayat yang menyebutkan demikian juga, 

berbeda dengan pengakuan Yesus sebagai 

tuhan yang tidak ada satupun tinta yang 

tertulis bahwa Yesus mengakui dirinya sebagai 

tuhan. 

 

D. Perspektif tentang Tuhan menurut 

Bible, Para Rasul, dan Kristen Kini 

Bible sendiri sesungguhnya memberikan 

penjelasan yang tegas tentang siapa Tuhan itu. 

Dalam Ulangan 6:4 dan Keluaran 20:3, ditegaskan 

bahwa Tuhan adalah Esa, satu-satunya yang berhak 

disembah. Bahkan dalam Keluaran 20:4-5, manusia 

dilarang membuat patung atau gambaran apa pun 



Sayyid Sabiq 13 

 
 

tentang Tuhan, sebab Dia tidak bisa diserupakan 

dengan ciptaan. Maleakhi 3:6 menambahkan bahwa 

Tuhan tidak pernah berubah, sementara Bilangan 

23:19 menegaskan bahwa Tuhan bukanlah manusia. 

Semua ayat ini menguatkan gambaran Tauhid yang 

lurus: Tuhan itu tunggal, tidak bergambar, tidak 

berubah, dan bukan manusia. 

Menariknya, Yesus sendiri berpandangan 

sejalan dengan ajaran dasar Tauhid tersebut. Dalam 

Markus 12:29, ia dengan jelas menyatakan, “Tuhan 

kita adalah satu.” Ia pun berdoa kepada Allah (Lukas 

6:12) dan mengajarkan murid-muridnya agar hanya 

menyembah Allah semata (Matius 4:10). Jika Yesus 

benar-benar Tuhan, mengapa ia perlu berdoa dan 

mengajarkan penyembahan kepada yang lain? Fakta 

ini menguatkan bahwa Yesus menempatkan dirinya 

bukan sebagai Tuhan, melainkan sebagai hamba dan 

utusan yang tunduk sepenuhnya kepada Allah. 

Para murid Yesus pun menguatkan 

pemahaman ini. Dalam Kisah Para Rasul 2:22, Yesus 

digambarkan sebagai seorang manusia yang diutus 

oleh Allah dan diberi mukjizat. Sementara dalam 

Kisah Para Rasul 10:38 dijelaskan bahwa Allah 

“menyertai” Yesus, bukan “menjelma” atau “berada 

di dalam” dirinya. Pernyataan para murid ini 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 14 
 

mempertegas bahwa Yesus tidak pernah 

dikultuskan sebagai Tuhan oleh generasi awal 

pengikutnya, melainkan dihormati sebagai nabi 

pilihan Allah. 

Berbeda dengan kesaksian Bible yang 

dipahami mayoritas kristen sekarang, Yesus, dan 

para muridnya, doktrin Kristen berkembang dengan 

konsep Trinitas. Di dalamnya Yesus diyakini sebagai 

Tuhan sekaligus manusia, bahkan sebagai perantara 

yang menghubungkan manusia berdosa dengan 

Tuhan yang suci. Selain itu, muncul pula keyakinan 

bahwa segala sesuatu diciptakan oleh Tuhan melalui 

Yesus. Namun di sini muncul pertanyaan kritis: jika 

Yesus adalah manusia, sementara manusia itu 

hakikatnya penuh dosa, bagaimana mungkin ia bisa 

menjadi jembatan menuju Tuhan yang 100% suci? 

Sebaliknya, jika Yesus adalah Tuhan, bagaimana 

mungkin Tuhan yang Mahasuci dan transenden 

berhubungan langsung dengan manusia berdosa 

tanpa menyalahi sifat keilahian-Nya? 

  



Sayyid Sabiq 15 

 
 

 

 

Bab 2  
Study Kritik Bible 

 

 

 

 

 

 

 

Kitab suci fondasi utama setiap agama. Dalam 

Islam, kitab suci dipahami sebagai wahyu Allah 

yang diturunkan secara murni, tanpa kontradiksi, 

serta terbebas dari tambahan manusia. Kekristenan 

memiliki kitab suci yang dikenal dengan sebutan 

Holy Bible atau Bible. Kata Bible berasal dari bahasa 

Yunani Biblos yang berarti kumpulan buku. Di 

Indonesia, umat Kristen menyebutnya Bible, namun 

umat Islam lebih tepat menyebutnya Bible agar tidak 

rancu dengan istilah Al-Kitab dalam Al-Qur’an, yang 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 16 
 

justru merujuk kepada kitab suci umat Islam itu 

sendiri. 

 Bible ditulis oleh sekitar empat puluh penulis 

dalam kurun waktu kurang lebih seribu lima ratus 

tahun. Secara umum, Bible terbagi menjadi dua 

bagian besar, yakni Perjanjian Lama dan Perjanjian 

Baru. Perjanjian Lama ditulis dalam bahasa Ibrani, 

sedangkan Perjanjian Baru ditulis dalam bahasa 

Yunani. 

Perjanjian Lama yang berjumlah tiga puluh 

sembilan kitab berasal dari tradisi Yahudi kuno yang 

dikenal sebagai Tanakh. Susunannya rampung 

sekitar tahun 450 SM. Tanakh sendiri terbagi menjadi 

tiga bagian utama: Torah yang memuat lima kitab 

Musa, Neviim yang berisi kisah para nabi, dan 

Ketuvim yang memuat tulisan-tulisan hikmat seperti 

Mazmur, Amsal, dan Pengkhotbah. Menurut tradisi 

Yahudi, Musa menulis seluruh Torah. Sejarawan 

Yahudi abad pertama, Flavius Josephus, juga 

menegaskan pandangan tersebut. Namun, pada 

abad pertengahan, seorang rabi bernama Abraham 

ibn Ezra mulai mengkritisi kejanggalan dalam 

Torah, misalnya kisah tentang kematian Musa yang 

jelas mustahil ditulis oleh Musa sendiri. 



Sayyid Sabiq 17 

 
 

Pandangan tradisional mengenai keaslian kitab 

Musa semakin runtuh di abad kesembilan belas, 

ketika Julius Wellhausen mengajukan Hipotesis 

Dokumen. Ia menemukan bahwa Torah memuat 

kisah-kisah yang di ulang-ulang, menggunakan 

istilah dan nama tempat yang tidak pernah ada di 

masa Musa, serta memperlihatkan gaya bahasa yang 

saling bertentangan satu sama lain. Dari sini 

Wellhausen menyimpulkan bahwa Torah 

sesungguhnya ditulis oleh empat kelompok penulis 

yang berbeda: Yahwist, Elohist, Deuteronomist, dan 

Priestly. Hal ini pula yang menjelaskan munculnya 

banyak kontradiksi dalam Lima Kitab Musa. 

Sementara itu, kitab-kitab Neviim dan Ketuvim 

juga tidak lepas dari pengaruh penulis-penulis yang 

beragam. Banyak di antaranya berasal dari hikayat 

rakyat Israel kuno yang kemudian ditulis ulang 

dengan versi-versi yang berbeda-beda. Sekitar tahun 

270 SM, Raja Ptolemy II dari Mesir menyuruh untuk 

melakukan penerjemahan Tanakh ke dalam bahasa 

Yunani. Pekerjaan ini dilakukan oleh tujuh puluh 

dua rabi di kota Alexandria. Hasilnya kemudian 

dikenal dengan sebutan Septuaginta, yang pada 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 18 
 

akhirnya menjadi rujukan utama bagi umat Kristen 

untuk Bible bagian Perjanjian Lama.4 

Adapun Perjanjian Baru terdiri dari dua puluh 

tujuh kitab yang ditulis antara pertengahan abad 

pertama hingga abad kedua. Kitab yang paling awal 

adalah surat-surat Paulus, ditulis sekitar tahun 48–

67 M. Setelah itu terbitlah Injil Markus (65–70 M), 

Injil Matius dan Lukas (80–85 M), Injil Yohanes 

(sekitar 95 M), serta surat-surat lainnya. Uniknya, 

Injil Matius dan Lukas terbukti banyak menyalin 

dari Injil Markus: sekitar delapan puluh persen isi 

Matius dan enam puluh persen isi Lukas diambil 

dari Markus. Selain itu, keduanya juga 

menggunakan sumber-sumber lain yang tidak 

diketahui dengan pasti, yang oleh para ahli disebut 

sebagai sumber M(atius), L(ukas), dan Q(uelle).5 

Dari tiga belas surat Paulus, hanya tujuh yang 

diyakini benar-benar ditulis oleh Paulus sendiri, 

yakni 1 Tesalonika, Galatia, 1–2 Korintus, Filipi, 

Filemon, dan Roma. Enam surat lainnya dianggap 

                                                           
4 Dondy Tan, Bible Exposed; Kontradiksi Empat Gospel dalam 

Bible (Jakarta: YPM At-Tauhid, 2024), hlm. 2-4. 
5 Quelle - kisah-kisah yang beredar di masyarakat. Menurut ahli-

ahli Perjanjian Baru, 6 dari 13 surat-surat Paulus diperdebatkan 

keotentikan penulisnya, diduga kuat keenam surat tersebut 

ditulis oleh Pauline (orang-orang yang mengikuti pemikiran 

Paulus) 



Sayyid Sabiq 19 

 
 

sebagai karya murid-murid atau pengikut Paulus 

yang menulis atas namanya. Bahkan para ahli 

sepakat bahwa keempat Injil tidak ditulis langsung 

oleh saksi hidup Yesus, melainkan oleh generasi 

setelahnya. Penetapan nama-nama Injil sebagai Injil 

Matius, Markus, Lukas, dan Yohanes baru muncul 

pada abad kedua, melalui kesaksian Papias (sekitar 

tahun 130 M) dan Irenaeus (sekitar 185 M). Selain itu, 

naskah-naskah Injil yang ada sekarang bukanlah 

naskah asli, melainkan salinan belakangan yang 

rentan mengalami perubahan dan perbedaan. Fakta-

fakta inilah yang menyebabkan keempat Injil penuh 

dengan kontradiksi.6 

Dalam pandangan Islam, ketiga kitab suci 

selain Al-Qur’an memang merupakan wahyu Allah 

yang diturunkan kepada Bani Israil pada zamannya 

masing-masing. Namun, yang kini dikenal sebagai 

Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru bukanlah 

wahyu asli tersebut. Bible adalah kumpulan tulisan 

generasi belakangan yang sudah bercampur tangan 

manusia. Karena itu, ia tidak bisa disamakan dengan 

kitab suci (Zabur, Taurat, dan Injil) yang disebut 

dalam Al-Qur’an. 

                                                           
 Ibid, hlm. 5-7. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 20 
 

Setidaknya ada 2 tema penting tentang Yesus 

yang dalam Bible sendiri datanya bertentangan 

antara satu dengan lainnya. 

 

A. Kelahiran Yesus  

Kedatangan seorang manusia ke dunia melalui 

kelahiran merupakan titik awal yang menentukan 

seluruh perjalanan hidupnya. Dalam ajaran Kristen, 

kelahiran Yesus dipandang sebagai peristiwa agung 

dan memiliki kedudukan sentral, sebab Ia dianggap 

tokoh utama dalam sejarah keselamatan. Akan 

tetapi, justru pada momentum yang begitu 

signifikan ini, terdapat banyak perbedaan dan 

ketidaksamaan dalam catatan kitab Injil. 

Seharusnya, sebuah kitab suci yang dijadikan 

pegangan iman menyajikan kisah yang utuh, 

konsisten, dan tanpa pertentangan, sehingga tidak 

menimbulkan keraguan di kalangan penganutnya. 

Realitas adanya perbedaan narasi justru 

memunculkan tanda tanya besar mengenai dasar 

keyakinan yang dibangun di atasnya. 

Kontradiksi pertama berkaitan dengan siapa 

sebenarnya yang menerima pesan dari Malaikat 

Gabriel. Dalam Gospel Matius, Yusuf yang 

menerima kabar melalui mimpi: “Behold, the angel of 



Sayyid Sabiq 21 

 
 

the Lord appeared unto him in a dream, saying… that 

which is conceived in her is of the Holy Ghost” (Matius 

1:20). Sedangkan Gospel Lukas menuliskan bahwa 

Maria-lah yang menerima langsung: “The angel said 

unto her, Fear not, Mary… thou shalt conceive in thy 

womb, and bring forth a son” (Lukas 1:30–31). 

Anehnya, Markus dan Yohanes sama sekali tidak 

mencatat peristiwa ini. 

Kontradiksi kedua menyangkut status Yusuf 

dengan Maria. Gospel Matius mencatat Yusuf 

menikahi Maria: “Then Joseph… took unto him his wife: 

And knew her not till she had brought forth her firstborn 

son” (Matius 1:24–25). Namun, Lukas menulis Maria 

hanya sebagai tunangan: “To a virgin espoused to a 

man whose name was Joseph” (Lukas 1:27). Perbedaan 

ini membuat status hukum keluarga Yesus menjadi 

rancu. Jika kitab suci seharusnya konsisten, 

mengapa dua versi berbeda bisa muncul? 

Masalah besar lainnya adalah tahun kelahiran 

Yesus. Matius menulis bahwa Yesus lahir ketika Raja 

Herodes masih hidup: “Now when Jesus was born in 

Bethlehem of Judaea in the days of Herod the king” 

(Matius 2:1). Sedangkan Lukas menyatakan 

kelahiran Yesus pada masa sensus Kirenius: “There 

went out a decree from Caesar Augustus, that all the world 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 22 
 

should be taxed… when Cyrenius was governor of Syria” 

(Lukas 2:1–2). Herodes wafat 4 SM, sementara 

sensus Kirenius terjadi 6 M, ada selisih hampir 

sepuluh tahun yang sulit dijelaskan. 

Kontradiksi juga terlihat dalam silsilah 

keturunan Yesus. Matius menuliskan bahwa dari 

pembuangan Babel hingga Kristus ada 14 generasi: 

“So all the generations from Abraham to David are 

fourteen… from the carrying away into Babylon unto 

Christ are fourteen generations” (Matius 1:17). Namun 

jika dihitung, periode ketiga hanya berjumlah 13, 

bukan 14. Hal ini menunjukkan adanya rekayasa 

perhitungan, diduga karena simbol angka 14 dipakai 

sebagai gematria nama Daud. Fakta ini membuat 

silsilah menjadi tidak akurat. 

Kontradiksi lain adalah mengenai tempat 

tinggal Yesus setelah lahir. Gospel Matius menyebut 

Yesus dibawa ke Mesir untuk menghindari Herodes: 

“When he arose, he took the young child and his mother 

by night and departed into Egypt” (Matius 2:14). 

Sebaliknya, Lukas menulis setelah Yesus disunat, Ia 

dibawa ke Bait Allah lalu kembali ke Nazaret: “And 

when they had performed all things according to the law 

of the Lord, they returned into Galilee, to their own city 

Nazareth” (Lukas 2:39). Dua kisah berbeda ini 



Sayyid Sabiq 23 

 
 

semakin menegaskan adanya ketidakselarasan antar 

Injil. 

Melihat adanya perbedaan-perbedaan yang 

muncul, tampak jelas bahwa kisah kelahiran Yesus 

dalam Injil tidaklah seragam. Mulai dari siapa yang 

pertama kali menerima kabar malaikat, kedudukan 

Yusuf, tahun kelahiran, urutan silsilah, hingga 

tempat tinggal Yesus — seluruhnya dicatat dengan 

versi yang berbeda antara satu Injil dan lainnya. Bagi 

sebuah kitab yang diyakini sebagai firman Tuhan, 

pertentangan semacam ini menjadi persoalan 

mendasar. Sebab, wahyu ilahi idealnya selaras, 

bebas dari kerancuan, serta terpelihara dari 

kesalahan ataupun tambahan tangan manusia.7 

 

B. Kematian Yesus 

Segala kejadian yang berkaitan dengan Yesus 

dipandang sangat signifikan, karena Ia menjadi figur 

utama dalam iman Kristen. Termasuk juga peristiwa 

wafat-Nya, yang ternyata di dalam Injil justru 

diwarnai dengan berbagai versi keterangan. Salah 

satu contohnya dapat dilihat pada kisah mengenai 

akhir hidup Yudas Iskariot.. Dalam Matius, Yudas 

menyesal, mengembalikan upahnya, lalu 

                                                           
 Ibid, hlm. 12-14. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 24 
 

menggantung diri: “And he cast down the pieces of 

silver in the temple, and departed, and went and hanged 

himself” (Matius 27:5). Uang itu dipakai imam untuk 

membeli tanah pekuburan. Namun, Kisah Para 

Rasul menulis Yudas sendiri yang membeli tanah 

dan mati dengan jatuh tertelungkup: “Falling 

headlong, he burst asunder in the midst, and all his bowels 

gushed out” (Kisah 1:18). 

Perbedaan juga terjadi pada waktu penyaliban 

Yesus. Matius dan Lukas tidak mencatat jamnya, 

tetapi Markus menulis: “And it was the third hour, and 

they crucified him” (Markus 15:25), artinya jam 9 pagi. 

Sementara Yohanes menyatakan: “And it was about 

the sixth hour: and he saith unto the Jews, Behold your 

King!” (Yohanes 19:14), artinya jam 12 siang Yesus 

bahkan belum disalib. Perbedaan ini menimbulkan 

pertanyaan serius, sebab waktu penyaliban adalah 

momen penting namun justru diperdebatkan antar 

Injil. 

Kontradiksi juga muncul mengenai hari 

penyaliban. Markus menulis penyaliban terjadi pada 

hari pertama Roti Tidak Beragi (Markus 14:12). 

Namun Yohanes menyatakan peristiwa itu terjadi 

pada hari persiapan Paskah: “It was the preparation of 

the passover” (Yohanes 19:14). Perbedaan ini tidak 



Sayyid Sabiq 25 

 
 

hanya soal catatan waktu, tetapi juga mengubah 

makna teologis penyaliban Yesus dalam kaitannya 

dengan tradisi Yahudi. Apabila Injil dianggap kitab 

suci yang sempurna, tentu seharusnya ada 

keseragaman dalam catatan penting semacam ini. 

Selanjutnya, mengenai apa yang terjadi setelah 

Yesus wafat. Lukas menulis Yesus langsung ke 

surga: “And Jesus said unto him, Verily I say unto thee, 

today shalt thou be with me in paradise” (Lukas 23:43). 

Tetapi Yohanes justru menyatakan sebaliknya: 

“Touch me not; for I am not yet ascended to my Father” 

(Yohanes 20:17). Selain itu, perbedaan juga muncul 

tentang penjahat yang disalib bersama Yesus. Matius 

(27:38) dan Markus (15:27) menulis ada dua 

penjahat, sementara Lukas menekankan hanya satu 

penjahat yang bercakap dengan Yesus (Lukas 23:39–

43). Yohanes tidak menyebut jumlah sama sekali. 

Ada juga kisah luar biasa yang hanya ditulis 

dalam Matius, yaitu orang-orang kudus yang 

bangkit dari kubur setelah Yesus wafat: “And the 

graves were opened; and many bodies of the saints which 

slept arose” (Matius 27:52). Namun Markus, Lukas, 

maupun Yohanes sama sekali tidak menyebut 

peristiwa sebesar ini. Demikian pula soal minuman 

yang diberikan kepada Yesus: Matius menulis 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 26 
 

anggur bercampur empedu (Matius 27:34), Markus 

menyebut anggur bercampur mur (Markus 15:23), 

sedangkan Lukas (23:36) dan Yohanes (19:29) 

menyebutkan anggur asam. Kontradiksi detail ini 

menunjukkan perbedaan sumber penulisan. 

Tabir Bait Suci yang terbelah pun memiliki 

versi berbeda. Matius (27:51) dan Markus (15:38) 

menulis tabir terbelah setelah Yesus mati. Lukas 

justru menuliskannya sebelum Yesus wafat: “And the 

veil of the temple was rent in the midst” (Lukas 23:45). 

Yohanes tidak menyinggung peristiwa ini sama 

sekali. Jika Injil dianggap satu kesatuan wahyu, sulit 

dijelaskan mengapa peristiwa penting dan simbolis 

seperti ini bisa berbeda bahkan diabaikan dalam 

catatan salah satu penulis Injil.8 

Prof. Bruce M. Metzger mengatakan bahwa 

setidaknya ada dua kondisi yang selalu dihadapi 

oleh penafsir Bible, yaitu pertama, tidak adanya 

dokumen Bible yang original saat ini, dan kedua, 

bahan-bahan yang ada pun sekarang ini bermacam-

macam, berbeda satu dengan lainnya.9 

  

                                                           
8 Ibid, hlm. 166-169. 
9 Bruce M. Metzger, A Textual Commentary on the Greek New 

Testament (London: United Bible Societies, 1975) 



Sayyid Sabiq 27 

 
 

 

Bab 3 
Kajian Kritis dan Koreksi 
atas Doktrin Trinitas, 
Penyaliban, dan 
Keselamatan 

 

 

 

A. Yesus Buta Trinitas 

Ajaran Trinitas menjadi tema yang paling 

sering memicu perbincangan, dialog, bahkan 

perdebatan dengan kalangan Kristen. Tidak ada satu 

pun teolog Kristen yang mampu memberikan 

penjelasan gamblang mengenai konsep tersebut. Hal 

ini bukanlah tuduhan sepihak, melainkan 

pengakuan terbuka dari para pemikir Kristen 

sendiri. Mereka menyatakan bahwa doktrin Trinitas 

adalah misteri terbesar yang sulit dipahami oleh 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 28 
 

logika manusia. Lebih dari itu, ajaran ini tidak 

ditopang oleh ayat yang jelas dalam Bible. Satu-

satunya teks yang dijadikan dasar pun baru muncul 

belakangan, sekitar abad ke-16.10  

Istilah Trinitas berasal dari bahasa Latin 

trinitas, yang pada gilirannya diadopsi dari istilah 

Yunani trias (tiga). Konsep ini berakar pada filsafat 

Yunani kuno, bukan dari formula eksplisit yang 

terdapat dalam Kitab Suci. 

Tokoh pertama yang memperkenalkan istilah 

ini dalam tradisi gereja adalah Tertullian (160–225 

M), seorang pemikir yang kemudian dikenal sebagai 

salah satu Bapa Gereja. Pada abad ketiga, ia 

menyusun pemikiran bahwa Allah Bapa, Anak, dan 

Roh Kudus memiliki satu esensi yang sama, 

meskipun berbeda pribadi. Namun, pemahamannya 

belum sampai pada kesimpulan bahwa Anak 

memiliki kekekalan yang sama dengan Bapa. 

Sejak awal, muncul pertanyaan mendasar: 

“Apakah ajaran Trinitas benar-benar bersumber dari 

Kitab Suci?” Banyak sarjana teologi sepanjang 

sejarah mengakui bahwa istilah maupun konsep 

formal Trinitas tidak ditemukan secara eksplisit 

                                                           
10 Abu Deedat Syihab, Kristologi: Senjata Dakwah yang 

Terlupakan (Jakarta: Pustaka Tazkia Az-Zahra, 2023), hlm. 219. 



Sayyid Sabiq 29 

 
 

dalam Bible. Sebagian pihak merujuk pada 1 

Yohanes 5:7, tetapi penelitian kritik teks 

menunjukkan bahwa frasa “di sorga: Bapa, Firman, 

dan Roh Kudus; dan ketiganya adalah satu” tidak 

terdapat dalam naskah asli, melainkan merupakan 

tambahan pada masa penerjemahan kemudian.11 

Hal ini juga diakui dalam Pelajaran Sekolah 

Sabat Dewasa Gereja Advent Hari Ketujuh (26 

Agustus 2009), yang mencatat: 

“Di antara para teolog terdapat perdebatan bahwa 
kalimat ini tidak asli, melainkan merupakan 
tambahan untuk menyokong doktrin Trinitas.” 
 

B. Asal Mula Doktrin Trinitas 

Sekitar satu abad setelah Tertullian, perdebatan 

besar muncul akibat ajaran Arius, seorang presbiter 

dari Alexandria. Kontroversi ini mendorong Kaisar 

Konstantinus untuk menyelenggarakan Konsili 

Oikumene pertama di Nicea (325 M) dengan tujuan 

utama menjaga stabilitas politik dan kesatuan 

kekaisaran. 

                                                           
11 Yolanda Kalalo, Sejarah Singkat Doktrin Trinitas, diakses 31 

Agustus 2025,  https:// www. agapekasih.org /blog/ 2018/1/ 

10/sejarah-singkat-doktrin-trinitas 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 30 
 

Arius mengajarkan bahwa Kristus adalah 

benar-benar Anak Allah, lahir dari Bapa, sehingga 

hubungan mereka dipahami secara literal sebagai 

Bapa dan Anak. Sebaliknya, Athanasius, seorang 

diakon dari Alexandria, menegaskan bahwa Bapa, 

Anak, dan Roh Kudus adalah satu Allah dalam 

esensi, meski bukan satu pribadi. Pandangan 

Athanasius inilah yang berkembang menjadi dasar 

formulasi Trinitas, meski pada tahap awal Roh 

Kudus belum diposisikan secara penuh sebagai 

pribadi ketiga. 

 Seiring waktu, muncul narasi bahwa Arius 

mengajarkan Kristus hanyalah makhluk ciptaan. 

Namun, beberapa peneliti sejarah berpendapat 

bahwa pandangan ini dipengaruhi oleh kebijakan 

gereja yang membakar karya-karya Arius, seperti 

Thalia, dan menyebarkan interpretasi tertentu 

tentang ajarannya. Sebaliknya, catatan sejarah 

menunjukkan bahwa Athanasius dan lingkarannya 

banyak dipengaruhi oleh tradisi filsafat Yunani, 

khususnya Neoplatonisme, melalui tokoh seperti 

Origen. 

 Konstantinus sendiri, meskipun secara formal 

mendukung keputusan Konsili Nicea, pada 

dasarnya masih memelihara praktik keagamaan 



Sayyid Sabiq 31 

 
 

pagan hingga akhir hayatnya. Motivasi utamanya 

lebih bersifat politis daripada teologis: menjaga 

kesatuan kekaisaran. Ensiklopedia Britannica 

mencatat: 

“Konstantinus sendiri memimpin diskusi dan 
menganjurkan formula penting ini dalam 
pernyataan tertulis. Atas nama konsili, ia 
menetapkan hubungan Kristus dengan Allah... 
disahkan oleh kaisar, para uskup, kecuali dua orang, 
menandatangani keputusan tersebut—meskipun 
banyak dari mereka tidak sepenuhnya sejalan 
dengan isi pengakuan itu.” (Encyclopaedia 
Britannica, 1971, Vol. 6, “Constantine,” hlm. 
386). 
 

Keputusan ini kemudian disusul dengan 

penganiayaan terhadap mereka yang menolak 

doktrin resmi. Para uskup dan jemaat yang menolak 

pandangan Athanasius diasingkan, sementara 

karya-karya Arius dimusnahkan. Hal ini 

menunjukkan bahwa pembentukan doktrin Trinitas 

tidak lepas dari intervensi kekuasaan politik, bukan 

semata-mata hasil konsensus iman jemaat perdana. 

 

 

 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 32 
 

C. Konsili Konstantinopel dan 

Pengakuan Roh Kudus 

Meskipun Konsili Nicea (325 M) menghasilkan 

keputusan penting, perdebatan tidak berhenti. 

Selama beberapa dekade setelahnya, konflik antara 

pengikut Arius dan Athanasius terus berlangsung, 

bahkan menimbulkan pertumpahan darah. 

Sejarawan Will Durant mencatat: 

“Kemungkinan besar jumlah umat Kristen yang 
terbunuh oleh sesama Kristen dalam masa konflik 
dua tahun (242–243 M) melebihi jumlah korban 
penganiayaan dari pihak pagan sepanjang sejarah 
Roma.” (The Story of Civilization, Vol. 4, The 
Age of Faith, 1950, hlm. 8). 
 

Ketika Kaisar Theodosius berkuasa (akhir abad 

ke-4), ia mendukung keputusan Nicea dan 

menyelenggarakan Konsili Konstantinopel (381 M). 

Pada konsili inilah untuk pertama kalinya Roh 

Kudus ditegaskan sebagai pribadi ketiga yang sejajar 

dengan Bapa dan Anak. Keputusan ini kemudian 

dimasukkan ke dalam Kredo Nicea-Konstantinopel 

yang masih menjadi landasan iman Kristen arus 

utama hingga kini. 

Dari paparan sejarah, dapat dilihat bahwa 

formulasi doktrin Trinitas bukanlah hasil langsung 



Sayyid Sabiq 33 

 
 

dari ajaran Yesus maupun para rasul, melainkan 

berkembang melalui perdebatan panjang yang 

dipengaruhi oleh filsafat Yunani, tradisi keagamaan 

kuno, dan intervensi politik kekaisaran Romawi. 

Jemaat Kristen perdana memandang Allah sebagai 

Bapa dan Yesus sebagai Anak-Nya yang diutus, 

sementara Roh Kudus dipahami sebagai kuasa Allah 

yang bekerja. Konsep tiga pribadi sejajar dalam satu 

hakikat baru muncul secara resmi hampir tiga abad 

setelah penyaliban Kristus. 

Sebelum melangkah lebih jauh membicarakan 

Trinitas, terlebih dahulu penting untuk memahami 

ajaran pokok iman Kristen yang terangkum dalam 

12 butir Pengakuan Iman Rasuli berikut ini. 

1. Aku percaya kepada Allah Bapa yang maha 

kuasa, Khalik langit dan bumi. 

2. Dan kepada Yesus Kristus, anak-Nya yang 

tunggal, Tuhan kita. 

3. Yang dikandung dari Roh Kudus, lahir dari 

anak dara Maria. 

4. Yang menderita di bawah pemerintahan 

Pontius Pilatus, disalibkan, mati, dan 

dikuburkan, turun ke dalam kerajaan maut. 

5. Pada hari yang ketiga bangkit pula dari antara 

orang mati. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 34 
 

6. Naik ke sorga, duduk di sebelah kanan Allah 

Bapa Yang Mahakuasa. 

7. Dan akan datang dari sana untuk menghakimi 

orang yang hidup dan yang mati. 

8. Aku percaya kepada Roh Kudus. 

9. Gereja yang kudus dan am; persekutuan orang-

orang kudus. 

10. Pengampunan dosa. 

11. Kebangkitan daging. 

12. Dan hidup yang kekal. 

Dalam doktrin Kekristenan, Allah yang 

dipercayai adalah Allah Tritunggal, yakni terdiri 

atas tiga pribadi: Bapa, Putra (Yesus Kristus), dan 

Roh Kudus. Ketiga pribadi tersebut dipandang 

sejajar, satu esensi, sekehendak, dan tidak dapat 

dipisahkan, meskipun tetap dibedakan peran dan 

keberadaannya. Dengan demikian, Bapa bukan 

keseluruhan Allah tanpa keberadaan Putra dan Roh 

Kudus, begitu pula Yesus bukan keseluruhan Allah 

tanpa Bapa dan Roh Kudus.12 

Yesus diyakini sebagai Allah sejati sekaligus 

manusia sejati, namun keilahian tidak terbatas hanya 

pada Yesus saja, sebab Bapa dan Roh Kudus juga 

                                                           
12 Abu Deedat Syihab, Kristologi: Senjata Dakwah yang 

Terlupakan (Jakarta: Pustaka Tazkia Az-Zahra, 2023), hlm. 220. 



Sayyid Sabiq 35 

 
 

termasuk dalam kesatuan ilahi itu. Roh Kudus 

dipahami hadir setelah Yesus diangkat ke surga, 

dengan peran menolong dan membimbing manusia, 

bahkan berdiam di dalam hati orang-orang yang 

dianggap telah disucikan melalui darah Kristus. 

Ketiganya — Bapa, Anak, dan Roh Kudus — 

dipandang tidak mungkin dipisahkan, karena setiap 

tindakan satu pribadi selalu terkait dengan pribadi 

lainnya, dan tidak ada yang bekerja terlepas dari 

yang lain. 

 Persoalan trinitas dalam Yohanes 17:3 

dijelaskan bahwa trinitas itu suatu hal yang baru dan 

bukanlah berasal dari tuhan, “Inilah hidup yang kekal 

itu, yaitu bahwa mereka mengenal Engkau, satu-

satunya Allah yang benar, dan mengenal Yesus Kristus 

yang telah Engkau utus.” sedangkan dalam Bible 

terjemahan Bahasa Inggris baik dala KJV, dan NIV 

dikatakan bahwa “And this is life eternal, that they 

might know thee the only true God, and Jesus Christ, 

whom thou hast sent.” perbedaan mencoloknya ada di 

kata The only true God yang dapat disimpulkan 

bahwa hanya Bapa sajalah yang sebenar-benar 

Tuhan bukan anak ataupun Roh Kudus. 

 Meskipun gereja bersikeras mengatakan 

bahwa Yesus sebagai anak tuhan (son of god) maka 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 36 
 

dapat dipertanyakan kepada siapakah mereka harus 

berterimakasih? Kepada Bapa yang mengutus atau 

kepada anak yang diutus? Hampir seluruh umat 

Kristiani berterimakasih kepada anak sampai-

sampai menuhankan anak.  

 Pihak gereja percaya dasar ajaran Trinitas 

menyatakan bahwa hanya ada satu Allah, tetapi 

terdiri dari tiga pribadi yang berbeda. Maka harus 

dipertanyakan dalam Matius 3:13-17 pada waktu 

Yesus dibaptis, Yesus ada di sungai, Roh Kudus 

turun dari surga, dan Bapa berbicara dari surga. 

Mereka masing-masing hadir pada waktu yang 

sama, tetapi di tempat yang berbeda. Jadi, apakah ini 

satu Allah, atau tiga?” dan mereka harus memilih 

salahsatunya karena dasar dari trinitas adalah 

bahwa hanya satu Allah dengan 3 pribadi berbeda. 

 Jika kita memaknai Trinitas sebagai tiga 

pribadi yang berbeda tetapi satu hakikat, maka akan 

timbul kontradiksi logika: 

1. Bukan Satu Hakikat yang Murni 

Jika tiga oknum berbeda, mereka harus 

memiliki identitas dan sifat masing-masing. 

Maka kesatuan menjadi ambigu: apakah 

ketiganya sama dalam kuasa, kehendak, dan 

pengetahuan? 



Sayyid Sabiq 37 

 
 

2. Tidak BisaMempersatukan 

Ketika Allah Bapa, Allah Anak, dan Roh Kudus 

melakukan kehendak berbeda (misal Allah 

Anak tersalib, Bapa berada di sorga), maka jelas 

bahwa kehendak mereka tidak sama. Ini 

bertentangan dengan pengakuan Trinitas 

bahwa ketiganya adalah satu. 

Konsep Trinitas sejatinya bukan ajaran asli 

yang dikenal sejak awal kekristenan. Doktrin ini 

baru mendapat bentuk resmi setelah dirumuskan 

dalam Konsili Nicea tahun 325 M dan ditegaskan 

kembali dalam Konsili Konstantinopel pada 381 M. 

Hal ini menunjukkan bahwa selama kurang lebih 

tiga abad pertama, para pengikut Yesus tidak 

mengenal istilah maupun rumusan Trinitas, 

melainkan tetap berpegang pada keyakinan 

monoteisme, menyembah Tuhan yang satu 

sebagaimana yang diajarkan para nabi terdahulu. 

Dalam perspektif Islam, ajaran Trinitas 

bertolak belakang dengan prinsip Tauhid yang 

menegaskan keesaan Allah. Al-Qur’an dengan tegas 

menyatakan: “Katakanlah: Dialah Allah Yang Maha 

Esa. Allah tempat bergantung segala sesuatu. Dia tidak 

beranak dan tidak pula diperanakkan. Dan tidak ada 

sesuatu pun yang sebanding dengan-Nya” (QS. Al-



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 38 
 

Ikhlas: 1-4). Menjadikan Tuhan dalam tiga pribadi 

dipandang sebagai bentuk syirik, yaitu 

mempersekutukan Allah, dan hal ini merupakan 

dosa terbesar dalam pandangan Islam. 

Dengan demikian, doktrin Trinitas lebih tepat 

dipahami sebagai hasil konstruksi teologis yang 

dipengaruhi filsafat dan tradisi luar Bible, daripada 

sebagai ajaran asli yang diajarkan oleh Yesus dan 

murid-murid-Nya. 

 

D. Bible Tidak Pernah Menyebutkan 

Trinitas, Sebaliknya Al-Qur’an 

Menyebutnya dan Mengoreksi 

Trinitas 

Al-Quran menyatakan bahwa semua nabi dari 

Adam sampai Muhammad. (termasuk Nabi Isa a.s.) 

mengajarkan Tauhid/monotheisme, yaitu 

penghambaan kepada satu-satunya Tuhan yang 

benar dan berhak disembah. Tuhan tidak pernah 

berubah, baik sifat maupun jumlahnya. Tak satu pun 

yang membawa ajaran Trinitas/Tritunggal. 

Dan sungguh, Kami telah mengutus Nuh kepada 
kaumnya, lalu dia berkata, "Wahai kaumku! 
Sembahlah Allah yang tidak ada selain Dia. Maka 



Sayyid Sabiq 39 

 
 

mengapa kamu tidak bertakwa (kepada-Nya)?" (QS 
al-Mu'minun 23). 

Dan kepada kaum 'Ad (Kami utus) saudara mereka, 
Hud. Dia berkata, "Wahai kaumku! Sembahlah 
Allah, tidak ada tuhan bagimu selain Dia. Selama 
ini kamu hanyalah mengada-ada." (QS Hud 50). 

Dan kepada kaum Tsamud (Kami mengutus) 
saudara mereka, Shalih. Dia berkata, "Hai kaumku, 
sembahlah Allah, tidak ada bagi kamu Tuhan selain 
Dia." (QS Hud 61). 

Dan kepada kaum Madyan (Kami mengutus) 
saudara mereka, Syu'aib. Dia berkata, "Hai 
kaumku, sembahlah Allah, tidak ada bagi kamu 
Tuhan selain Dia." (QS Hud 84). 

Adakah kamu menyaksikan ketika Yakub mendekati 
kematian ketika berkata kepada anak-anaknya: "Apa 
yang akan kamu sembah sepeninggalku kelak?" 
Mereka menjawab, "Kami akan menyembah 
Tuhanmu dan Tuhan nenek moyangmu (Ibrahim, 
Ismail, dan Ishak, yaitu Tuhan Yang Esa)" (QS al-
Baqarah 133). 

Sungguh, telah kafir orang-orang yang berkata, 
"Sesungguhnya Allah itu dialah Al-Masih putra 
Maryam." Padahal Al-Masih sendiri berkata, 
"Wahai Bani Israil! Sembahlah Allah, Tuhanku dan 
Tuhanmu. Sesungguhnya barangsiapa 
mempersekutukan (sesuatu dengan) Allah, maka 
sungguh, Allah mengharamkan surga baginya, dan 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 40 
 

tempatnya ialah neraka. Dan tidak ada seorang 
penolong pun bagi orang-orang zalim itu." 
Sungguh, telah kafir orang-orang yang mengatakan 
bahwa Allah adalah salah satu dari yang tiga, 
padahal tidak ada tuhan yang berhak disembah 
selain Tuhan Yang Esa. Jika mereka tidak berhenti 
dari apa yang mereka katakan, pasti orang-orang 
yang kafir di antara mereka akan ditimpa azab yang 
pedih.” (QS al-Maidah 72-73) 

Maka ketahuilah, bahwa tidak ada tuhan yang patut 
disembah selain Allah dan mohonlah ampunan atas 
laki-laki mukmin, orang-orang berdosa, dan 
perempuan. Dan Allah mengetahui tempat usaha 
dan tempat tinggalmu. (QS Muhammad, 47:19). 
 

Walaupun Bible telah bercampur antara wahyu 

Tuhan dan tulisan tangan manusia, di dalamnya 

masih terdapat sisa ajaran murni tentang keesaan 

Tuhan (monoteisme). Dari Adam hingga Yesus, para 

nabi selalu menyerukan ibadah hanya kepada satu 

Tuhan yang sejati, tanpa sekutu dan tanpa 

tandingan. Prinsip ini menegaskan bahwa Tuhan 

tidak pernah berubah, baik dari sisi sifat maupun 

dari segi jumlah-Nya—Dia tetap satu dan esa dari 

dahulu hingga selamanya. 

1. Tauhid Nabi Musa: Engkau diberi elihatnya 

untuk mengetahui bahwa Tuhanlah Allah, tidak ada 



Sayyid Sabiq 41 

 
 

yang lain kecuali Dia (Ulangan 4:35). Sebab itu 

ketahuilah pada hari ini dan camkanlah bahwa 

Tuhanlah Allah yang di langit di atas dan di bumi 

di bawah, tidak ada yang lain (Ulangan 4:39). 

Lihatlah sekarang, bahwa Aku, Akulah Dia. Tidak 

ada Allah kecuali Aku (Ulangan 32:39). 

2. Tauhid Nabi Daud: Sebab itu Engkau besar, ya 

Tuhan Allah, sebab tidak ada yang sama seperti 

Engkau dan tidak ada Allah selain Engkau menurut 

segala yang kami tangkap dengan telinga kami (2 

Samuel 7:22). Tidak ada seperti Engkau di antara 

para Allah, ya Tuhan, dan tidak ada seperti apa yang 

Kau buat (Mazmur 86:8). 

3. Tauhid Nabi Sulaiman: Ya Tuhan, Allah Israel! 

Tidak ada Allah seperti Engkau di langit di atas dan 

di bumi di bawah (1 Raja-raja 8:23). 

4. Tauhid Nabi Yesaya: Demikian firman Tuhan: 

"Dan hamba-Ku yang telah Kupilih, supaya kamu 

tahu dan percaya kepada-Ku dan mengerti, bahwa 

Aku tetap Dia. Sebelum Aku tidak ada Allah 

dibentuk, dan sesudah Aku tidak akan ada lagi. Aku, 

Akulah Tuhan dan tidak ada juru selamat selain dari 

pada-Ku" (Yesaya 43:10-11). Beginilah firman 

Tuhan, Raja dan Penebus Israel, Tuhan semesta 

alam: "Akulah yang terdahulu dan Akulah yang 

terkemudian; tidak ada Allah selain daripada-Ku" 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 42 
 

(Yesaya 44:6). ”Akulah Tuhan dan tidak ada yang 

lain; kecuali Aku tidak ada Allah” (Yesaya 45:5-6). 

Sebab beginilah firman Tuhan, yang 

menciptakan langit, "Akulah Tuhan dan tidak ada 

yang lain" (Yesaya 45:18). Bahwasanya ”Akulah 

Allah dan tidak ada yang lain, Akulah Allah dan 

tidak ada yang seperti Aku ”(Yesaya 46:9). 

5. Tauhid Nabi Isa a.s.: Jawab Yesus: "Hukum 

yang terutama ialah: Dengarlah, hai orang Israel, 

Tuhan Allah kita, Tuhan itu esa" (Markus 12:29). 

"Aku tidak dapat berbuat apa-apa dari diriku 

sendiri; Aku menghakimi sesuai dengan apa yang 

aku dengar, dan penghakimanku adil, sebab aku 

tidak menuruti kehendakku sendiri, melainkan 

kehendak Dia yang mengutus aku" (Yohanes 5:30). 

"Inilah hidup yang kekal itu, yaitu bahwa mereka 

mengenal Engkau, satu-satunya Allah yang benar, 

dan mengenal Yesus Kristus yang telah Engkau 

utus" (Yohanes 17:3). 

Trinitas adalah dogma yang paling penting 

dalam iman Kristiani. Namun, keanehan yang 

sangat janggal adalah tidak adanya istilah 

Trinitas/Tritunggal dalam Bible, baik Perjanjian 

Lama maupun Perjanjian Baru, baik secara eksplisit 

maupun secara implisit. Hal ini sudah diakui dengan 

sejujur-jujurnya oleh Dr. G.C. van Niftrik dalam 



Sayyid Sabiq 43 

 
 

bukunya Dogmatika Masa Kini: "Di dalam Bible tidak 

ditemukan suatu istilah yang dapat diterjemahkan dengan 

kata 'Tritunggal' ataupun suatu ayat tertentu yang 

mengandung dogma tersebut." Dengan demikian, dapat 

disimpulkan dengan sangat mudah bahwa Trinitas 

bukanlah ajaran para nabi dari Adam sampai Yesus (juga 

Nabi Muhammad).13 

 Para sarjana teologi Kristen terkemuka 

mengakui bahwa Trinitas adalah sebuah misteri 

yang tidak masuk akal, tidak bisa dimengerti, dan 

tidak bisa dijelaskan.14 

1. Dr. Soedarmo dalam Dogmatika mengatakan: 

Agama Islam bercorak rasionalistis, artinya 

rasio, akal budi, memberi tekanan sungguh-

sungguh. Oleh karena itu, Trinitas ditolak, 

sebab tidak dapat dimengerti bahwa tiga 

adalah satu dan bahwa satu adalah tiga. Kita 

tentu insaf bahwa Trinitas memang tidak dapat 

dimengerti. 

2. Alban Douglas dalam bukunya Inti Ajaran Bible 

mengatakan: Barang siapa mencoba untuk 

mengerti Tritunggal secara tuntas dengan daya 

akal manusiawi, akan menjadi tidak waras. 

                                                           
13 Ibid, hlm. 227. 
14 Ibid, hlm. 228. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 44 
 

Tetapi barang siapa menyangkal Tritunggal, 

akan kehilangan jiwanya. 

3. Dr. J. Verkuyl dalam bukunya Aku Percaya 

mengatakan: Rahasia ketritunggalan ini 

sebenarnya tak dapat kita rumuskan dengan 

kata-kata manusia, hanya dapat kita sembah 

saja. 

4. Adolf Heuken Sj. dalam bukunya Ensiklopedi 

Gereja mengatakan: Pengakuan Allah 

Tritunggal merupakan kekhasan iman 

Kristiani. Pengakuan inilah dasar dan puncak 

misteri. Misteri Allah Tritunggal tidak dapat 

disimpulkan dari apa pun dalam dunia. Misteri 

Tritunggal adalah misteri iman yang mutlak. 

5. Bernhard Lohse dalam bukunya Pengantar 

Sejarah Dogma Kristen mengatakan: Dalam 

acuan terhadap masa-masa permulaan dari 

ajaran Trinitas, kita tetap menemukan 

ketidakpastian. Dalam bidang ini suatu 

penjelasan yang tuntas belum dicapai. Sejauh 

menyangkut Perjanjian Baru, kita tidak 

menemukan di dalamnya suatu ajaran yang 

aktual tentang Trinitas. 

Ayat dalam Bible yang dijadikan sebagai 

landasan ajaran Trinitas hanya ada satu saja, 



Sayyid Sabiq 45 

 
 

sebagaimana penjelasan Dr. G.C. van Niftrik: 

"Alasan yang menimbulkan perumusan dogma Trinitas 

mungkin terdapat dalam 1 Yohanes 5:7: Sebab ada tiga 

yang memberi kesaksian di dalam sorga: Bapa, Firman, 

dan Roh Kudus; dan ketiganya adalah satu." Ayat 

tersebut diakui sebagai sisipan/palsu oleh pihak 

gerejani, karena tidak ditemukan dalam naskah 

Codeks Sinaiticus, Codeks Alexandrianus, dan 

Vaticanus. Varican Zander Publishing House, 

penerbit Bible dari Amerika, dalam versinya The 

Holy Bible New International Version pada halaman 

1242 memberikan komentar yang cukup obyektif, 

bahwa 1 Yohanes 5:7-8 itu tidak dijumpai dalam 

Naskah Yunani sebelum abad ke-16.15 

Jika keesaan Tuhan yang diimani terdiri dari 

tiga pribadi yang setara, sehakikat, sekehendak, 

tidak bercampur, tidak berpisah, dan tidak berasal 

mula, maka berarti keesaan Tuhan dalam Bible tidak 

kekal, dengan bukti kejadian-kejadian sebagai 

berikut: 

1. Ketika Yesus belum lahir, berarti 1/3 oknum 

Tuhan tidak ada. Jadi, Trinitas belum ada 

sebelum kelahiran Yesus ke dunia. 

                                                           
15 Ibid, hlm. 228. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 46 
 

2. Ketika Yesus mati tragis dieksekusi di atas 

gantungan tiang salib (Matius 27:50; Markus 

15:37; Lukas 23:46; Yohanes 19:28), berarti 1/3 

oknum Tuhan tidak ada. 

3. Allah Bapa ada di sorga dan Allah Yesus ada di 

bumi (oknum Trinitas berpisah). 

 Bukan setiap orang yang berseru kepada-Ku: 

"Tuhan, Tuhan!" akan masuk ke dalam Kerajaan 

Sorga, melainkan dia yang melakukan kehendak 

Bapaku yang di sorga (Matius 7:21). 

Untuk membenarkan doktrin Trinitas, 

sejumlah teolog besar berusaha membuat berbagai 

kiasan agar konsep ini bisa diterima akal sehat. 

Mereka menyajikan contoh-contoh yang dianggap 

mampu menjelaskan bagaimana mungkin Tuhan 

bisa satu, namun dalam waktu yang sama terbagi ke 

dalam tiga pribadi. Namun jika diperhatikan secara 

cermat, perumpamaan-perumpamaan itu ternyata 

jauh dari tepat. 

1. Perumpamaan Ruangan oleh Agustinus dan 

Prof. Bavink 

Ada yang mengibaratkan Trinitas seperti 

sebuah ruang yang selalu memiliki tiga dimensi: 

panjang, lebar, dan tinggi. Di mana pun ruang itu 

berada—apakah di dalam kamar, kotak, maupun 



Sayyid Sabiq 47 

 
 

alam semesta—tiga ukuran itu selalu hadir 

bersamaan. Bila salah satu hilang, maka ruang tidak 

lagi dapat disebut ruang. Dengan demikian, 

panjang, lebar, dan tinggi selalu menyatu dan 

membentuk ruang. Dari sini mereka menarik 

kesimpulan bahwa ruang serupa dengan Trinitas. 

Bantahan yang tepat untuk cacat analogi 

semacam ini ialah bahwa perbandingan tersebut 

tidak sejalan dengan dogma Trinitas. Dalam ajaran 

Trinitas, setiap pribadi—Bapa, Anak (Yesus), dan 

Roh Kudus—disebut sebagai Tuhan sepenuhnya. 

Namun dalam contoh ruang, panjang bukanlah 

ruang, lebar bukanlah ruang, dan tinggi juga 

bukanlah ruang. Masing-masing hanya bagian dari 

ruang, bukan ruang itu sendiri. Maka jelas, analogi 

ruangan tidak mampu menjelaskan konsep Trinitas 

sebagaimana dimaksud para teolog.16 

 

2. Perumpamaan Hamran Ambrie 

Ada juga yang memakai contoh seorang 

bernama Hamran Ambrie. Di rumah ia berperan 

sebagai kepala keluarga, di kantor ia berposisi 

sebagai direktur, dan ketika mengemudi mobil ia 

bertindak sebagai sopir. Walaupun perannya 

                                                           
16 Ibid, hlm. 239. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 48 
 

berbeda, orangnya tetap satu, yakni Hamran 

Ambrie. Dari sini dibuat perbandingan bahwa 

Trinitas serupa dengan satu pribadi yang 

menjalankan tiga fungsi berbeda. 

Mari kita bantah analogi yang cacat ini. 

Pertama, perbandingan ini terlalu sempit. Seseorang 

tidak hanya memiliki tiga peran, melainkan bisa 

puluhan: sebagai pembeli di pasar, pasien di rumah 

sakit, penonton di bioskop, murid di sekolah, jamaah 

di masjid atau gereja, bahkan sekadar pengguna 

jalan. Kalau Tuhan diibaratkan dengan manusia 

seperti Hamran Ambrie, seharusnya pribadi Tuhan 

tidak berhenti pada tiga peran, melainkan tidak 

terhitung banyaknya. 

Kedua, seorang manusia tidak mungkin 

menjalankan semua perannya pada saat yang 

bersamaan. Ia tidak bisa sekaligus menjadi direktur 

di kantor, kepala keluarga di rumah, dan pengemudi 

mobil di jalan dalam waktu bersamaan. Jika analogi 

ini dipakai untuk menjelaskan Trinitas, maka Tuhan 

digambarkan memiliki keterbatasan yang sama 

dengan manusia. Ketika Tuhan “menjelma” menjadi 

Yesus di bumi, berarti di surga tidak ada Tuhan. Dan 

saat Roh Kudus diibaratkan turun seperti merpati di 

Sungai Yordan, bagaimana dengan posisi Bapa? 



Sayyid Sabiq 49 

 
 

Apakah hilang sementara? Jelas ini mustahil bagi 

Tuhan yang diyakini Mahakuasa. 

Dengan demikian, baik perumpamaan ruang 

maupun contoh Hamran Ambrie tidak berhasil 

menggambarkan Trinitas. Alih-alih menjernihkan, 

analogi-analogi itu justru menimbulkan persoalan 

baru dan menunjukkan betapa tidak konsistennya 

doktrin tersebut jika ditimbang dengan akal sehat.17 

 

D. Helenisme, Jejak Trinitas, dan Akar 

Kepercayaan Kuno 

Perkembangan doktrin Trinitas dalam Kristen 

tidak dapat dilepaskan dari pengaruh Helenisme, 

yaitu warisan kebudayaan Yunani-Romawi yang 

sarat dengan filsafat, mitologi, serta sinkretisme 

agama. Setelah masuknya Injil ke dunia berbahasa 

Yunani dan kemudian berasimilasi dengan tradisi 

filsafat Plato serta konsep “logos” ala Stoa, gagasan 

tentang Tuhan mulai dipahami dengan kategori 

rasional-filosofis yang asing dari tradisi para nabi 

Bani Israil. Helenisme menekankan harmoni 

kosmos, keberadaan banyak dewa, serta hubungan 

antara yang ilahi dan yang manusiawi dalam bentuk 

                                                           
17 Ibid, hlm. 240. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 50 
 

“demi-dewa” (semi-gods). Pola berpikir inilah yang 

secara perlahan membuka jalan bagi masuknya 

konsep tiga pribadi dalam satu ketuhanan, yang 

kemudian diformalkan menjadi doktrin Trinitas. 

Namun jauh sebelum para sejarawan modern 

mengungkap jejak historis ini, Al-Qur’an sudah 

menegaskan bahwa konsep ketuhanan semacam itu 

hanyalah tiruan dari praktik paganisme kuno, bukan 

berasal dari risalah murni para nabi. Allah 

berfirman: 

“Orang Yahudi berkata, ‘Uzair putra Allah’, dan 
orang Nasrani berkata, ‘Al-Masih putra Allah’. 
Ucapan itu hanyalah meniru perkataan orang-orang 
kafir sebelum mereka. Allah melaknat mereka; 
bagaimana mungkin mereka berpaling dari 
kebenaran?” (QS. At-Taubah: 30). 
 

E. Pengaruh Filsafat Yunani dan Tradisi 

Kuno 

Banyak uskup yang terlibat dalam 

pembentukan doktrin Trinitas memiliki latar 

belakang filsafat Yunani. Bahasa yang mereka 

gunakan dalam merumuskan konsep teologis 

berakar pada terminologi Platonik. Kata trias 

(Yunani) yang kemudian menjadi trinitas (Latin), 



Sayyid Sabiq 51 

 
 

pada akhirnya diterjemahkan ke dalam bahasa 

Inggris sebagai Trinity. 

Pemikiran Plato (427–347 SM), yang dianggap 

sebagai salah satu filsuf terbesar Yunani, berperan 

penting. Ia mengajarkan konsep tiga tingkat realitas 

ilahi: 

1. Allah pertama, yang merupakan sumber 

tertinggi di alam semesta. 

2. Allah kedua, yang disebut sebagai “jiwa 

semesta”. 

3. Allah ketiga, yang disebut sebagai “Roh”. 

Gagasan serupa juga tampak dalam pemikiran 

Philo dari Alexandria (15 SM – 50 M), seorang filsuf 

Yahudi yang terpengaruh kuat oleh Platonisme. Ia 

menafsirkan realitas ilahi sebagai Bapa (pencipta), 

Ibu (kekuatan atau hikmat), dan Anak (dunia). 

Pemikiran ini menekankan kesatuan dalam 

kejamakan yang kemudian menjadi salah satu latar 

belakang filosofis berkembangnya doktrin Trinitas. 

Arthur Weigall dalam bukunya Paganism in 

Our Christianity (1928) menyimpulkan bahwa 

adopsi doktrin Trinitas oleh gereja tidak lepas dari 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 52 
 

pengaruh tradisi-tradisi keagamaan kuno yang 

memuja tiga ilah sebagai satu kesatuan.18 

Firman ini menunjukkan bahwa keyakinan 

ketuhanan lebih dari satu sosok merupakan warisan 

lama dari tradisi syirik yang kemudian diserap ke 

dalam ajaran Kristen. Untuk memperjelasnya, kita 

bisa menelusuri beberapa model “tiga tuhan” yang 

telah hadir lebih dahulu dalam agama-agama 

pagan:19 

1. Trinitas Mesir Kuno 

Bangsa Mesir mengenal tiga serangkai 

ketuhanan: Osiris, Isis, dan Horus. Osiris 

digambarkan sebagai bapak yang lahir dari 

seorang perawan bernama Neis pada 27 

Desember. Ia dianggap membawa kasih dan 

kedamaian, lalu dikalahkan oleh Typhon, 

disalib, dicincang, mati, dan dipandang sebagai 

penebus dosa. Menariknya, Osiris 

digambarkan bangkit kembali pada hari ketiga. 

Sementara Isis dipuja sebagai dewi ibu dengan 

penghormatan yang mirip dengan kultus 

                                                           
18 Yolanda Kalalo, Sejarah Singkat Doktrin Trinitas, diakses 31 

Agustus 2025,  https:// www. agapekasih.org/blog 

/2018/1/10/sejarah-singkat-doktrin-trinitas 
19 Abu Deedat Syihab, Kristologi: Senjata Dakwah yang 

Terlupakan (Jakarta: Pustaka Tazkia Az-Zahra, 2023), hlm. 244. 



Sayyid Sabiq 53 

 
 

Maria dalam Katolik. Horus, putranya, disebut 

juruselamat yang lahir di gua, mati untuk 

menebus dosa dengan darahnya, dikuburkan, 

dan bangkit pada hari ketiga. Ikonografi Horus 

dalam pelukan Isis bahkan dijadikan inspirasi 

visual bagi patung Yesus kecil di gendongan 

Maria. 

2. Mitraisme Persia 

Di Persia berkembang ajaran Mitraisme yang 

berpusat pada pemujaan dewa matahari Mitra. 

Ia diyakini sebagai penyelamat, lahir dari 

seorang perawan pada 25 Desember. Hari 

Minggu dijadikan hari kudus sebagai 

penghormatan terhadap Mitra, yang kemudian 

diadopsi umat Kristen sebagai hari kebaktian 

menggantikan Sabat. Untuk menebus dosa 

manusia, Mitra dikisahkan menjelma menjadi 

lembu suci, di mana darahnya dipercaya 

menghapus dosa manusia. 

3. Trimurti Hindu India 

Dalam Hindu dikenal Trimurti: Brahma, 

Wisnu, dan Syiwa. Brahma disebut memiliki 

anak tunggal, Krisna, yang lahir di kandang 

sapi dengan kisah yang paralel dengan 

kelahiran Yesus di palungan. Krisna juga 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 54 
 

menghadapi ancaman pembunuhan dari raja 

lalim, mirip dengan peristiwa Herodes yang 

memburu bayi Yesus. Sementara Syiwa sering 

digambarkan sebagai sosok yang menerima 

persembahan berupa pengorbanan manusia, 

yang dianggap sebagai manifestasi 

inkarnasinya sendiri. 

Tradisi serupa dapat ditemukan di berbagai 

agama kuno seperti Babilonia (mengenal konsep tiga 

ilah dalam satu). Yunani (Zeus, Poseidon, dan 

Adonis). Romawi (Jupiter, Mars, dan Venus). Dan 

Bangsa Jermanik (Wodan, Thor, dan Fricco).20 

Dari paparan ini terlihat jelas bahwa konsep 

Trinitas bukanlah wahyu murni, melainkan 

konstruksi historis yang dipengaruhi oleh mitos-

mitos kuno. Sinkretisme Helenistik yang 

mencampurkan filsafat Yunani, mitologi pagan, dan 

simbolisme ritual akhirnya melahirkan formulasi 

doktrin Trinitas dalam gereja. Dengan demikian, 

kepercayaan Kristen tentang Tuhan dalam tiga 

pribadi tidak bisa dilepaskan dari akar-akar 

                                                           
20 Yolanda Kalalo, Sejarah Singkat Doktrin Trinitas, diakses 31 

Agustus 2025,  https:// www. agapekasih.org/ blog/ 2018/ 

1/10/sejarah-singkat-doktrin-trinitas 



Sayyid Sabiq 55 

 
 

kepercayaan pagan yang diwarisi dan disahkan oleh 

otoritas gereja di kemudian hari. 

 

F. Kontroversi Penyaliban 

Dalam perspektif Islam, Nabi ‘Isa putra 

Maryam dan peristiwa yang dikaitkan dengan 

penyalibannya sudah sering menjadi bahan kajian. 

Namun, kali ini sorotan diarahkan khusus pada 

kisah penyaliban sebagaimana tercatat dalam Bible, 

yang justru menyimpan banyak pertentangan. 

Membaca dan menelaah bagian ini penting, supaya 

umat Islam tidak serta-merta menyamakan narasi 

Injil dengan keterangan Al-Qur’an tanpa kajian yang 

cermat. Sebab, dalam catatan Injil sendiri terdapat 

sejumlah perbedaan mendasar, terutama terkait 

detail peristiwa penyaliban dan kebangkitan yang 

dinisbatkan kepada Nabi ‘Isa. 

Dalam Matius 27:46 dan Markus 15:34, 

dikisahkan bahwa Yesus berteriak kepada Tuhan 

atas penderitaan yang dialaminya: “Eli, Eli, lama 

sabachthani?” yang berarti “My God, my God, why hast 

thou forsaken me?” (Matius 27:46; Markus 15:34). Jika 

diasumsikan yang disalib adalah Nabi ‘Isa, tindakan 

berteriak demikian bertentangan dengan sifat 

kenabian beliau yang hanif, sabar, dan selalu dekat 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 56 
 

dengan Allah. Nabi ‘Isa telah diperkuat dengan 

Ruhul Kudus, sebagaimana Al-Qur’an menegaskan 

keselamatan beliau (QS. Maryam 19:30-34). 

Keesokan harinya, menurut Yohanes 20:13, 

Maria Magdalena datang ke kubur Yesus, 

menyaksikan jasad-Nya telah dikuburkan. Ia 

bertemu dengan dua malaikat, namun tidak 

mengenali Yesus yang hidup, dan sempat mengira-

Nya sebagai tukang kebun. Yesus kemudian 

menegur Maria: “Do not touch me! For I am not yet 

ascended to my Father. But go to my brethren” (Yohanes 

20:12-17). Kisah ini berbeda dengan Matius 28:1-9, di 

mana beberapa Maria melihat malaikat 

menggulingkan batu kubur dan Yesus menyapa 

mereka secara langsung. 

Lukas 24:1-31 mencatat kisah lain: Maria 

Magdalena bersama wanita lain pergi ke kubur, 

namun tidak melihat Yesus. Dua orang dari sahabat 

utama bertemu Yesus di perjalanan ke Emaus, tanpa 

menyadari siapa Dia hingga saat Yesus memberkati 

roti: “And their eyes were opened, and they knew him; and 

he vanished out of their sight” (Lukas 24:30-31). 

Perbedaan ini jelas antara Yohanes, Matius, Markus, 

dan Lukas mengenai siapa yang melihat Yesus 



Sayyid Sabiq 57 

 
 

pertama kali dan bagaimana mereka mengenali-

Nya. 

Dalam Injil Markus 16:1–9, dikisahkan bahwa 

pada hari pertama minggu itu, tiga perempuan — 

Maria Magdalena, Maria ibu Yakobus, dan Salome 

— datang ke kubur. Namun, Injil Matius 

memberikan detail yang berbeda: selain menyebut 

lebih dari satu Maria, ia juga menambahkan adanya 

gempa bumi besar dan malaikat yang 

menggulingkan batu penutup kubur (Matius 28:1–

2). Sementara itu, Injil Lukas 24:10 menuliskan nama 

lain seperti Joanna, Maria ibu Yakobus, serta 

beberapa perempuan lain yang tidak disebutkan 

identitasnya. Perbedaan penyebutan tokoh, jumlah 

saksi, hingga peristiwa yang menyertai kedatangan 

ke kubur menunjukkan adanya ketidakselarasan 

dalam kesaksian antar Injil. 

Yohanes 21:1-4 menambahkan kisah lainnya, 

bahwa Yesus muncul kepada murid-muridnya di 

Tasik Tiberias, namun mereka tidak menyadari siapa 

Dia: “But when the morning was come, Jesus stood on the 

shore: but the disciples knew not that it was Jesus” 

(Yohanes 21:4). Fakta ini berbeda dengan peristiwa 

Lukas 24:36-43, di mana Yesus muncul di tengah 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 58 
 

sahabat-Nya yang sedang makan, memberi bukti 

kehidupan-Nya melalui makan ikan dan roti. 

Dari penjelasan tersebut tampak jelas bahwa 

kisah penyaliban, wafat, dan kebangkitan Yesus 

dalam Bible tidaklah seragam. Setiap Injil 

memberikan gambaran yang berbeda, sehingga sulit 

untuk menyusun alur peristiwa yang runtut dan 

pasti. Hal ini membuat klaim bahwa Yesus benar-

benar disalib lalu dikubur selama tiga hari menjadi 

lemah bila hanya didasarkan pada catatan Injil. 

Ketidaksinkronan antar-Gospel ini menunjukkan 

bahwa teks tersebut harus dipahami dengan penuh 

kehati-hatian dan tidak bisa diterima begitu saja 

sebagai kebenaran sejarah yang mutlak. 

 

G. Keselamatan Dunia Akhirat Menurut 

Yesus 

Menurut Bible, pada awal penciptaan Tuhan 

terlebih dahulu menciptakan makhluk gaib yang 

disebut malaikat. Jumlah mereka sangat banyak 

sebagaimana disebutkan dalam Wahyu 5:11: 

 “Then I looked and heard the voice of many angels, 
numbering thousands upon thousands, and ten 
thousand times ten thousand.” (NIV) 
“Maka aku melihat dan mendengar suara banyak 



Sayyid Sabiq 59 

 
 

malaikat sekeliling takhta, makhluk-makhluk dan 
tua-tua itu; jumlah mereka berlaksa-laksa dan 
beribu-ribu laksa.” (LAI) 
 

Namun, menurut ajaran Kristen, sepertiga dari 

malaikat tersebut melakukan pemberontakan 

terhadap Tuhan, dipimpin oleh Lucifer (Satan). 

Kisah ini dirujuk pada Yesaya 14:12: 

“O shining star, son of the morning! For you said to 
yourself, I will ascend to heaven and set my throne 
above God's stars. I will climb to the 
highest and be like the Most High (NLT) 
“Wah, engkau sudah jatuh dari langit, hai Bintang 
Timur, putera Fajar. Engkau yang tadinya berkata 
dalam hatimu: Aku hendak naik ke langit, aku 
hendak…” (LAI) 
 

Dari sinilah Paulus mengajarkan bahwa dosa 

masuk ke dunia melalui satu orang, yaitu Adam. 

Dalam Roma 5:12 ia menulis: 

“…sebab itu, sama seperti dosa telah masuk ke 
dalam dunia oleh satu orang, dan oleh dosa itu juga 
maut, demikianlah maut itu telah menjalar kepada 
semua orang, karena semua orang telah berbuat 
dosa.” (LAI) 
 

 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 60 
 

Paulus menegaskan lagi dalam Roma 3:10–12:  

“Tidak ada yang benar, seorang pun tidak. Tidak 
ada seorang pun yang berakal budi, tidak ada 
seorang pun yang mencari Allah. Semua orang telah 
menyeleweng, mereka semua tidak berguna. Tidak 
ada yang berbuat baik, seorang pun tidak.” (LAI) 
 

Berdasarkan pernyataan Paulus ini, seluruh 

keturunan Adam dianggap bergelimang dalam dosa 

warisan. Akibatnya, Tuhan menghukum Adam, 

Hawa, serta keturunan mereka. Dalam Kejadian 3:16 

dituliskan bahwa perempuan harus menanggung 

rasa sakit saat melahirkan, sedangkan laki-laki harus 

bersusah payah mencari nafkah seumur hidupnya. 

Selain itu, Bible juga menyebut bahwa Tuhan 

menyesal telah menciptakan manusia karena dunia 

dipenuhi kejahatan. Kejadian 6:5–6 berbunyi:  

“Ketika dilihat Tuhan bahwa kejahatan manusia 
besar di bumi dan bahwa segala kecenderungan 
hatinya selalu membuahkan kejahatan semata-mata, 
maka menyesallah Tuhan, bahwa Ia telah 
menjadikan manusia di bumi, dan hal itu 
memilukan hati-Nya.” (LAI) 
 

Islam menolak konsep pemberontakan 

malaikat maupun dosa warisan. Malaikat adalah 



Sayyid Sabiq 61 

 
 

makhluk mulia yang ma‘sum (terjaga dari dosa) dan 

selalu taat pada perintah Allah. Hal ini ditegaskan 

dalam Al-Qur’an:  

“Mereka (para malaikat) tidak mendurhakai Allah 
terhadap apa yang diperintahkan-Nya kepada 
mereka, dan mereka mengerjakan apa yang 
diperintahkan.” (QS. At-Tahrim: 6) 
 

Islam juga menolak gagasan dosa warisan 

karena manusia dilahirkan dalam keadaan fitrah 

(suci). Nabi Muhammad bersabda:  

“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah. Maka 
kedua orang tuanyalah yang menjadikannya 
Yahudi, Nasrani, atau Majusi.” (HR. Muslim). 
 

H. Kontradiksi dalam Bible 

Menariknya, dalam Perjanjian Lama sendiri 

terdapat ayat yang justru menolak konsep dosa 

warisan. Misalnya Yehezkiel 18:20:  

“Orang yang berbuat dosa, itu yang harus mati. 
Anak tidak akan turut menanggung kesalahan 
ayahnya dan ayah tidak akan turut menanggung 
kesalahan anaknya. Orang benar akan menerima 
berkat kebenarannya, dan kefasikan orang fasik akan 
tertanggung atasnya.” (LAI) 

 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 62 
 

Demikian juga Yeremia 31:30:  

“Setiap orang akan mati karena kesalahannya 
sendiri; setiap manusia yang makan buah mentah, 
giginya sendiri menjadi ngilu.” (LAI) 
 

Dalam Perjanjian Baru, Yesus pun menegaskan 

kesucian anak-anak dalam Matius 19:14:  

“Biarkanlah anak-anak itu, jangan menghalang-
halangi mereka datang kepada-Ku; sebab orang-
orang yang seperti itulah yang empunya Kerajaan 
Sorga.” (LAI) 
 

Ayat ini jelas menunjukkan bahwa anak-anak 

tidak membawa dosa apa pun sejak lahir. Ajaran 

Paulus yang menyatakan semua manusia mewarisi 

dosa bertentangan dengan ucapan Yesus sendiri. 

Dalam Markus 2:17 Yesus berkata:  

“Bukan orang sehat yang memerlukan tabib, tetapi 
orang sakit; Aku datang bukan untuk memanggil 
orang benar, melainkan orang berdosa.” (LAI) 
 

Ucapan ini menegaskan bahwa masih ada 

orang yang benar dan bersih dari dosa, sehingga 

tidak semua manusia dianggap berdosa. Dalam 

Yohanes 9:2–3, Yesus juga menolak gagasan bahwa 



Sayyid Sabiq 63 

 
 

penderitaan atau kecacatan seseorang diwarisi dari 

dosa orang tuanya:  

“Bukan dia dan bukan juga orang tuanya, tetapi 
karena pekerjaan-pekerjaan Allah harus dinyatakan 
di dalam dia.” (LAI) 
 

Dari sini tampak jelas bahwa konsep dosa 

warisan adalah doktrin yang dikembangkan Paulus, 

bukan ajaran Yesus maupun para nabi sebelumnya. 

Islam menegaskan bahwa manusia lahir suci, lalu 

bertanggung jawab atas amal perbuatannya sendiri. 

Bahkan dalam Bible sendiri terdapat banyak ayat 

yang menyangkal doktrin dosa warisan, baik di 

Perjanjian Lama maupun ucapan Yesus dalam 

Perjanjian Baru. 

Konsep keselamatan dalam ajaran Yesus sering 

kali dipahami berbeda antara apa yang diyakini 

umat Kristen berdasarkan ajaran Paulus dan apa 

yang sebenarnya disampaikan langsung oleh Yesus 

sendiri dalam Bible. Paulus menuliskan dalam Roma 

10:9 bahwa,  

“Jika engkau mengaku dengan mulutmu bahwa 
Yesus adalah Tuhan, dan percaya dalam hatimu 
bahwa Allah telah membangkitkan Dia dari antara 
orang mati, maka engkau akan diselamatkan.”  



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 64 
 

Pandangan ini kemudian menjadi dasar 

kepercayaan mayoritas umat Kristen hingga saat ini, 

yaitu bahwa cukup dengan pengakuan iman kepada 

Yesus, seseorang akan memperoleh keselamatan.21 

Jika kita menelusuri kembali perkataan Yesus 

sendiri dalam Bible—terutama pada ayat-ayat yang 

disebut red letters karena langsung dikutip dari 

ucapan Yesus—kita akan menemukan konsep 

keselamatan yang berbeda. Dalam Matius 5:18–20 

Yesus menegaskan bahwa siapa saja yang 

mengabaikan salah satu dari perintah yang terkecil, 

dan bahkan mengajarkan orang lain berbuat 

demikian, akan disebut paling kecil dalam kerajaan 

surga. Lalu dalam Matius 19:16–17 ketika seorang 

bertanya bagaimana memperoleh kehidupan kekal, 

Yesus dengan jelas menjawab, “Jika engkau ingin 

masuk ke dalam kehidupan, peliharalah perintah-perintah 

Allah.” Bahkan dalam Markus 12:28–29, saat ditanya 

hukum yang paling utama, Yesus menegaskan 

kembali dasar iman: “Dengarlah, hai Israel; Tuhan 

Allah kita adalah Tuhan yang Esa.” 

                                                           
21 Mohd. Amin Yaacob & Lim Jooi Soon, 7 Persoalan Berkenaan 

Asas-asas Agama Kristiani (Kuala Lumpur: Interactive Dakwah 

Training, 2009), hlm. 89-100. 



Sayyid Sabiq 65 

 
 

Dari sini terlihat perbedaan yang cukup 

mendasar. Paulus mengajarkan bahwa keselamatan 

diperoleh melalui pengakuan iman dengan mulut, 

sedangkan Yesus sendiri menegaskan bahwa jalan 

menuju keselamatan adalah dengan menaati 

perintah-perintah Allah. Maka, timbul pertanyaan 

yang cukup mendasar: siapakah yang harus 

diikuti—Paulus dengan tulisannya, atau Yesus 

dengan sabda langsungnya? Jika benar ingin 

mengikuti Yesus, maka seharusnya berpegang teguh 

pada perintah-perintah Allah sebagaimana 

diajarkan-Nya, bukan hanya sekadar pengakuan 

verbal sebagaimana ditulis oleh Paulus. 

Konsep keselamatan dalam agama Yahudi dan 

Kristen memiliki perbedaan mendasar yang sering 

menjadi perdebatan. Dalam tradisi Yahudi, 

keselamatan diperoleh melalui pertobatan dan 

ketaatan pada hukum Taurat. Orang yang berdosa 

harus bertanggung jawab atas dosanya sendiri, 

sebagaimana ditegaskan dalam Ulangan 24:16 dan 

Yehezkiel 18:20, bahwa setiap orang akan 

menanggung akibat dari perbuatannya sendiri. 

Pengampunan dosa dalam Yahudi biasanya 

dilakukan dengan pengorbanan hewan, dan itu pun 

hanya untuk dosa yang tidak disengaja. Hewan yang 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 66 
 

dikorbankan pun beragam, mulai dari lembu, 

kambing, domba, burung tekukur, hingga yang 

paling sederhana berupa tepung terigu. Namun 

yang pasti, dalam tradisi Yahudi tidak ada konsep 

penebusan dosa dengan darah manusia, apalagi 

dengan mengorbankan anak manusia. 

Sebaliknya, dalam doktrin Kristen berkembang 

ajaran bahwa manusia telah mewarisi dosa asal dari 

Adam dan Hawa. Konsep ini menekankan bahwa 

dosa tersebut tidak bisa ditebus dengan usaha 

manusia sendiri, sehingga diperlukan intervensi 

ilahi. Menurut keyakinan mereka, Tuhan yang 

Mahasuci turun menjadi manusia dalam diri Yesus 

untuk menebus dosa seluruh umat manusia melalui 

kematiannya di atas salib. Hal ini berangkat dari 

pemahaman terhadap ayat-ayat seperti Ibrani 9:22 

yang menyebutkan bahwa tanpa penumpahan 

darah tidak ada pengampunan dosa. Karena itu, 

darah Yesus diyakini sebagai penghapus dosa, 

menggantikan konsep penebusan melalui darah 

hewan dalam Perjanjian Lama. 

Namun, di sinilah muncul persoalan logika 

dan konsistensi. Jika sejak zaman Adam hingga 

sebelum Yesus manusia dapat diampuni dengan 

darah hewan atau bahkan dengan sekadar bertobat, 



Sayyid Sabiq 67 

 
 

mengapa setelah kedatangan Yesus keselamatan 

hanya bisa diperoleh melalui pengorbanan darah 

Yesus? Hal ini menimbulkan kesan adanya 

inkonsistensi dalam konsep keselamatan. Dalam 

Perjanjian Lama, kisah pertobatan bangsa Niniwe di 

masa Nabi Yunus menunjukkan bahwa Tuhan 

mengampuni dosa mereka bukan dengan korban 

darah, melainkan melalui pertobatan yang sungguh-

sungguh. Hal ini sejalan dengan prinsip dasar 

bahwa Tuhan Maha Pengampun dan manusia 

bertanggung jawab atas dirinya sendiri. 

Jika ditinjau lebih jauh, konsep keselamatan 

dalam Yahudi ternyata lebih dekat dengan ajaran 

Islam. Dalam Islam, keselamatan dicapai dengan 

bertobat, beriman, dan melakukan amal saleh. Meski 

demikian, pada akhirnya yang menentukan 

seseorang masuk surga adalah rahmat Allah semata. 

Orang Yahudi juga memahami konsep rahmat ini, 

sebagaimana mereka mengenal istilah Rahmanu 

yang sepadan dengan kata Rahmat dalam Islam. 

Kesadaran bahwa hidup dan keselamatan berada 

dalam genggaman Tuhan tercermin dalam 

kebiasaan mereka menjawab dengan ungkapan 

yang sama dengan umat Islam, yaitu “InsyaAllah”—

jika Tuhan menghendaki. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 68 
 

Di sisi lain, doktrin Kristen yang menekankan 

kepastian keselamatan karena penebusan Yesus 

menimbulkan pertanyaan baru. Jika keselamatan 

hanya bergantung pada iman kepada Yesus, maka 

logikanya bahkan orang berdosa besar sekalipun, 

seperti Hitler yang membunuh jutaan manusia, bisa 

dipastikan masuk surga selama ia percaya kepada 

Yesus. Pandangan ini dianggap mendahului 

kehendak Tuhan, seolah-olah keselamatan sudah 

dipastikan tanpa memperhitungkan amal perbuatan 

dan pertobatan sejati. 

Faktor lain yang berpengaruh adalah 

masuknya unsur Hellenisme dan paganisme dalam 

perkembangan doktrin Kristen. Bangsa Yahudi 

selama berabad-abad berada di bawah pengaruh 

kekuasaan bangsa-bangsa pagan seperti Mesir, 

Babilonia, Persia, Yunani, hingga Romawi. Dari 

situlah berkembang gagasan bahwa Tuhan bisa 

menjelma menjadi manusia dan bahwa 

pengorbanan manusia bisa menebus dosa. Padahal, 

dalam Imamat 18:21 jelas ditegaskan bahwa 

menyerahkan anak manusia sebagai korban kepada 

Molokh adalah pelanggaran berat. Dengan 

demikian, konsep pengorbanan Yesus sebagai 

penebus dosa sejatinya menunjukkan adanya adopsi 



Sayyid Sabiq 69 

 
 

dari praktik-praktik pagan yang kemudian 

dipadukan dengan monoteisme Yahudi, sehingga 

melahirkan sebuah ajaran yang bercampur antara 

tauhid dan tradisi pagan. 

Konsep pengampunan dosa sebenarnya telah 

sangat jelas ditegaskan dalam Kitab Perjanjian Lama. 

Di sana dinyatakan bahwa betapapun besar dosa 

manusia, tetap ada kemungkinan untuk 

memperoleh ampunan langsung dari Tuhan tanpa 

memerlukan perantara atau pengorbanan manusia 

lain. Dalam Yesaya 1:11–18, khususnya ayat 18, 

disebutkan bahwa meskipun dosa manusia merah 

seperti kirmizi, dosa itu akan menjadi putih seperti 

salju. Gambaran ini menunjukkan betapa luas dan 

besarnya rahmat Tuhan, sehingga tidak diperlukan 

adanya manusia lain yang mati untuk menebus dosa 

orang lain. 

Jika dibandingkan dengan ajaran Islam, 

maknanya menjadi semakin jelas. Dalam Islam, 

betapapun banyaknya dosa manusia—bahkan bila 

sebanyak buih di lautan—tetap bisa diampuni oleh 

Allah selama hamba itu mau bertobat dengan 

sungguh-sungguh. Tidak ada konsep bahwa harus 

ada seseorang yang mati untuk menanggung dosa 

manusia lain. Dengan demikian, pesan utama yang 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 70 
 

terkandung baik dalam ajaran Islam maupun dalam 

Perjanjian Lama sama-sama menegaskan prinsip 

keadilan dan rahmat Tuhan: setiap orang 

bertanggung jawab atas dosanya sendiri, namun 

pintu ampunan selalu terbuka. 

Oleh karena itu, ayat-ayat seperti Yesaya 1:18 

dapat dipahami sebagai penegasan bahwa manusia 

hanya perlu bertobat agar dosanya diampuni, tanpa 

perlu adanya pengorbanan manusia. Warna merah 

kirmizi yang menjadi simbol beratnya dosa dapat 

diibaratkan sama dengan dosa yang sebanyak buih 

di lautan; keduanya tetap bisa dihapus oleh 

ampunan Tuhan. Hal ini memperlihatkan 

kesinambungan konsep tauhid yang menekankan 

hubungan langsung antara manusia dengan 

Tuhannya. 

Jika dilihat dari sudut ini, terlihat adanya 

perbedaan yang mencolok antara Perjanjian Lama 

dan Perjanjian Baru. Perjanjian Lama menekankan 

pada pertobatan pribadi dan tanggung jawab 

individu, sementara Perjanjian Baru 

memperkenalkan gagasan bahwa keselamatan 

hanya dapat dicapai melalui pengorbanan Yesus di 

kayu salib. Perbedaan ini menunjukkan adanya 

pergeseran mendasar, bukan hanya dalam hal 



Sayyid Sabiq 71 

 
 

konsep keselamatan, tetapi juga dalam hal 

pemahaman tentang Tuhan itu sendiri. 

Jika mengambil pembenaran dosa waris dari 

Mazmur 51 tentang Dosa Daud, itu bukanlah 

berbicara tentang dosa waris akan tetapi berbicara 

tentang dosa inunya Daud. Dalam Matius 18:3 Yesus 

berkata,  

“Aku berkata kepadamu, sesungguhnya jika kamu 
tidak bertobat dan menjadi seperti anak kecil ini, 
kamu tidak akan masuk ke dalam Kerajaan Sorga.”  
 

Ayat ini memperlihatkan dengan sangat jelas 

bahwa yang ditekankan oleh Yesus bukanlah konsep 

dosa warisan yang harus ditebus dengan kematian 

seorang penebus, melainkan pertobatan pribadi 

setiap manusia atas kesalahannya. Yesus 

menegaskan bahwa jalan menuju keselamatan 

bukanlah melalui pengorbanan orang lain, tetapi 

melalui perubahan hati, ketulusan, dan kembali 

kepada Tuhan dengan kerendahan seperti seorang 

anak. 

Hal ini sekaligus menunjukkan bahwa doktrin 

dosa warisan bukanlah ajaran Yesus, melainkan 

gagasan yang berkembang kemudian, khususnya 

melalui ajaran Paulus. Paulus memperkenalkan 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 72 
 

konsep bahwa dosa Adam diwariskan kepada 

seluruh umat manusia sehingga diperlukan 

pengorbanan Yesus sebagai penebus universal. 

Padahal, ajaran Yesus dalam Injil justru berkali-kali 

menekankan pentingnya pertobatan pribadi, 

pengampunan, dan rahmat Tuhan bagi siapa saja 

yang kembali kepada-Nya. 

Dengan demikian, Matius 18:3 dapat 

dipandang sebagai bukti kuat bahwa konsep 

keselamatan menurut Yesus berlandaskan pada 

tanggung jawab individu, bukan dosa turunan. 

Ajaran Paulus mengenai dosa warisan yang ditebus 

lewat penyaliban Yesus justru memperlihatkan 

adanya pergeseran dari prinsip awal yang diajarkan 

para nabi, yaitu bahwa setiap orang akan dimintai 

pertanggungjawaban atas dosanya sendiri dan 

bahwa Tuhan senantiasa membuka jalan pertobatan 

bagi hamba-Nya. Seandainya saat Yesus berkata 

demikian kemudian ada orang yang berdosa 

kemudian bertaubat apakah dia masuk sorga atau 

neraka? Pada saat itu yesus belum disalib. 

 

 

 



Sayyid Sabiq 73 

 
 

 

Bab 4 
Jawaban dari Pertanyaan 
Non-Muslim 

 

 

 

A. Nabi Muhammad Tidak Selamat di 

Akhirat Karena Nabi Muhammad 

Membutuhkan Shalawat dari 

Ummatnya 

Keselamatan Nabi Muhammad telah 

ditetapkan karena beliau adalah Khalilullah (Kekasih 

Allah), orang terdekatnya Allah dan juga beliau 

terhapus dari segala dosa (maksum). Mengapa 

beliau meminta untuk dishalawatkan? Konsep 

"shalawat" dalam Islam tidak berarti bahwa Nabi 

Muhammad membutuhkan perlindungan atau 

keselamatan dari umatnya. Namun, shalawat 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 74 
 

memiliki beberapa makna: Shalawat yang bermakna 

penghormatan, shalawat yang bermakna pujian, dan 

shalawat yang bermakna doa. 

Al-Qur'an menjelaskan dalam beberapa 

surahnya, dalam Al-Ahzab ayat 56:  

"Sesungguhnya Allah dan malaikat-malaikat-Nya 
bershalawat untuk Nabi. Hai orang-orang yang 
beriman, bershalawatlah kamu untuknya dan 
ucapkanlah salam penghormatan kepadanya." 
 

Kemudian dalam Al-Baqarah ayat 157:  

"Mereka itu adalah orang-orang yang mendapat 
berkat dan rahmat dari Tuhan mereka." 
 

Nabi Muhammad dianggap sebagai Nabi 

terakhir dan terbesar dalam Islam. Beliau juga 

dijamin masuk surga karena kedudukannya sebagai 

Nabi dan Rasul Allah. Dan shalawat tidak 

mempengaruhi keselamatan Nabi Muhammad di 

akhirat, karena itu sudah ditentukan oleh Allah. 

berdasarkan ayat al-Qur'an yang telah disebutkan 

diatas. Dalam ayat tersebut, Allah dan para 

malaikat-Nya bershalawat untuk Nabi Muhammad, 

dan umat Islam diperintahkan untuk bershalawat 



Sayyid Sabiq 75 

 
 

serta mengucapkan salam penghormatan kepada 

beliau. 

Shalawat Allah kepada Nabi Muhammad 

diartikan sebagai pujian Allah kepada beliau di 

hadapan para malaikat-Nya, sementara shalawat 

para malaikat bermakna doa untuk Nabi. Adapun 

shalawat umatnya berupa permohonan ampun dan 

rahmat untuk beliau. Dan shalawat orang-orang 

beriman kepada Rasulullah adalah pujian dan doa 

baginya agar Allah meninggikan derajatnya dan 

menambah kemuliaannya. 

Ayat ini menunjukkan kedudukan mulia Nabi 

Muhammad sebagai hamba sekaligus Rasul-Nya 

yang tertinggi, yang dimuliakan di langit oleh Allah 

dan para malaikat, serta dimuliakan pula di bumi 

oleh umat Islam. 

Ucapan "shalawat" dan "salam" untuk Nabi 

Muhammad tidak boleh dipisahkan. Dalam 

bershalawat, dianjurkan untuk mengucapkan 

kedua-duanya, seperti "Shallallahu 'alaihi wa 

sallam" (semoga shalawat dan salam dilimpahkan 

untuknya). Hal ini sesuai dengan perintah Allah 

untuk menggabungkan shalawat dan salam sebagai 

bentuk penghormatan Islam kepada Beliau. 

Mengucapkan shalawat kepada Nabi Muhammad 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 76 
 

adalah ibadah yang disyariatkan, terutama pada 

waktu-waktu tertentu yang utama. Hal ini menjadi 

bentuk kecintaan dan penghormatan umat Islam 

kepada Nabi Muhammad, serta sebagai cara 

mendekatkan diri kepada Allah. 

B. Islam Melahirkan Orang Yang 

Ekstrim, Karenanya Islam Merupakan 

Agama Ekstrim. 

Islam adalah agama yang memiliki tujuan 

utama menciptakan perdamaian, kerukunan, 

keselamatan, dan kesejahteraan bagi seluruh umat 

manusia, bahkan bagi semua makhluk ciptaan Allah 

Swt. Prinsip ini menunjukkan bahwa Islam bukanlah 

agama yang bertujuan membawa bencana atau 

kerusakan di muka bumi.  

Dalam ajaran Islam, hal ini dikenal dengan 

istilah rahmatan lil 'alamin (rahmat bagi seluruh 

alam). Dengan kata lain, Islam membawa manfaat, 

kebaikan, dan kedamaian tidak hanya untuk umat 

Islam, tetapi juga untuk seluruh makhluk hidup. 

Prinsip ini merupakan bagian dari kebenaran, 

keabsahan, dan kelegalan yang berasal dari Allah, 

bukan hasil dari pemikiran manusia. Allah Swt. 

menegaskan hal ini dalam firman-Nya:  



Sayyid Sabiq 77 

 
 

"Dan tiadalah Kami mengutus kamu (Muhammad), 
melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi semesta 
alam."(QS. Al-Anbiya: 107)  
 

Sebagai agama rahmat, Islam mengajarkan 

bahwa dakwah harus dilakukan dengan kelembutan 

dan kemudahan, bukan dengan kekasaran atau sifat 

keras hati. Sikap lemah lembut dan bijaksana dalam 

berdakwah adalah salah satu karakteristik utama 

yang diajarkan oleh Allah Swt. Hal ini ditegaskan 

dalam firman-Nya: 

"Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu 
berlaku lemah lembut terhadap mereka. Sekiranya 
kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah 
mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena 
itu, maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun untuk 
mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka 
dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah 
membulatkan tekad, maka bertawakallah kepada 
Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang 
yang bertawakal kepada-Nya." (QS. Ali Imran: 
159) 
 

Ayat ini memberikan arahan agar penyebaran 

Islam dilakukan dengan pendekatan yang penuh 

kasih sayang, kemudahan, dan pengampunan. Sikap 

ini bukan hanya bertujuan menarik perhatian orang 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 78 
 

lain kepada Islam, tetapi juga mencerminkan nilai-

nilai universal Islam sebagai agama yang 

mengutamakan keharmonisan dan keadilan. 

Juga dalam Islam tidak diajarkan untuk 

berlaku ekstrim, karena beda antara Islam dan 

muslim. Ketika melihat ada seorang muslim yang 

berbuat ekstrim berarti ada yang salah pada dirinya 

dalam memahami ajaran Agama Islam, ini bukan 

berarti Islam mengajarkan ajaran-ajaran yang 

eksrim. 

Sebaliknya, orang-orang kristenlah yang 

berlaku ekstrim dan kejam, jika kita melihat Raja 

Ferdinand dan Isabella dalam menumpas orang-

orang muslim yang tidak mau memeluk Agama 

Kristen. Mereka menciptakan Dewan Inkuisisi atau 

dewan pembantaian dan penyiksaan terhadap 

muslim yang tidak mau berpindah agama. Tidak 

cukup sampai disitu, dalam bible sendiri dikatakan 

bahwa Allah menyuruh untuk membunuh orang 

amalek semuanya tanpa terkecuali bahkan hewan 

dan tumbuhan sekalipun, sangat berbanding 

terbalik dengan tatacara Islam dalam berperang. 

 



Sayyid Sabiq 79 

 
 

B. Nabi Muhammad Gila Perempuan, 

Menikahi 9 Istri Sedangkan 

Ummatnya Hanya 4 Saja 

Poligami merupakan salah satu ajaran Islam 

yang sejak dahulu sering dijadikan sasaran kritik 

oleh orang-orang kafir untuk melemahkan syariat 

Islam dan mencela Nabi Muhammad shallallāhu 

‘alaihi wa sallam. Ibnu Sa’ad meriwayatkan bahwa 

ketika Rasulullah melakukan poligami, kaum 

Yahudi merasa gusar dan berkata dengan sinis: 

“Lihatlah orang ini, dia tidak pernah kenyang dari 
makanan, dan demi Allah ia tidak pernah kenyang 
dari perempuan.”22  
 

Padahal, praktik poligami sendiri telah dikenal 

jauh sebelum Islam datang, baik dalam masyarakat 

Arab pra-Islam maupun tradisi agama-agama lain. 

Bahkan dalam Bible umat Kristiani, disebutkan Nabi 

Sulaiman memiliki 700 istri, Nabi Daud memiliki 

tujuh istri, dan Nabi Ibrahim memiliki tiga istri. 

Dengan demikian, poligami bukanlah sesuatu yang 

                                                           
22 Abu Salma Al-Atsari, Poligami Dihujat (Jawaban Rasional Bagi 

Para Penghujat Syariat dan Sunnah Poligami), (np: Maktabah 

Abu Salma Al-Atsari, 2007), hlm. 4. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 80 
 

asing, melainkan bagian dari praktik yang sudah 

dipraktikkan sejak lama oleh para nabi. 

Al-Qur’an mengatur masalah poligami secara 

rinci dalam surat An-Nisā’ ayat 3:  

“Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil 
terhadap (hak-hak) perempuan yatim (bilamana 
kamu mengawininya), maka kawinilah wanita-
wanita (lain) yang kamu senangi: dua, tiga, atau 
empat. Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat 
berlaku adil, maka (kawinilah) seorang saja, atau 
budak-budak yang kamu miliki. Yang demikian itu 
lebih dekat kepada tidak berbuat aniaya.”  
 

Ayat ini tidak serta merta membolehkan 

poligami secara mutlak, tetapi memberikan syarat 

ketat, yaitu kewajiban berlaku adil. Keadilan ini 

bukan sekadar pembagian materi atau waktu, tetapi 

juga mencakup kemampuan memberikan 

kebahagiaan lahir dan batin kepada para istri sesuai 

dengan kebutuhan masing-masing. 

Namun, dalam surat An-Nisā’ ayat 129 

ditegaskan bahwa manusia tidak akan mungkin bisa 

berlaku adil dalam hal perasaan hati:  

“Dan kamu sekali-kali tidak akan dapat berlaku adil 
di antara istri-istri(mu), walaupun kamu sangat 
ingin berbuat demikian. Karena itu janganlah kamu 



Sayyid Sabiq 81 

 
 

terlalu cenderung (kepada yang kamu cintai), 
sehingga kamu biarkan yang lain terkatung-
katung...”  
 

Imam Syafi’i mengkompromikan kedua ayat 

ini dengan menjelaskan bahwa keadilan yang 

dimaksud dalam ayat 129 adalah urusan hati, cinta, 

dan kecenderungan batin. Sedangkan keadilan 

dalam hal nafkah, giliran, dan hak-hak nyata lainnya 

tetap wajib ditegakkan. Jika kecenderungan batin 

tidak diwujudkan dalam perlakuan lahiriah yang 

zalim, maka Allah akan memaafkan.23 

Sejarah mencatat adanya riwayat menarik 

terkait praktik poligami, yaitu ketika Ali bin Abi 

Thalib hendak memadu Fatimah dengan putri Abu 

Jahal. Rasulullah menolak dengan tegas dan 

bersabda:  

“Aku tidak mengizinkannya, aku tidak 
mengizinkannya, kecuali jika Ali menceraikan 
putriku terlebih dahulu. Karena putriku adalah 
darah dagingku. Aku senang dengan apa yang 
menyenangkan darah dagingku, dan aku merasa 
tersakiti dengan apa yang menyakiti darah 
dagingku.”  

                                                           
23 Mochamad Toyib dan Sudirwan, “Konsep Adil dalam Poligami 

Perspektif Imam Syafi’i,” Jurnal Studi Hukum Islam, Vol. 2, No. 

1, 2017, hlm. 32. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 82 
 

Hadis ini menunjukkan bahwa meskipun 

poligami dibolehkan, Rasulullah dalam situasi 

tertentu bisa melarangnya demi kemaslahatan 

keluarga dan kondisi emosional anak-anaknya. 

Dengan demikian, poligami bukanlah sesuatu yang 

dianjurkan secara mutlak, tetapi sebuah opsi dengan 

syarat ketat yang mempertimbangkan aspek 

keadilan, kemaslahatan, dan kondisi sosial. 

Dari sisi sosial, poligami juga menjadi solusi 

terhadap ketidakseimbangan populasi antara laki-

laki dan perempuan. Secara alamiah, angka harapan 

hidup perempuan lebih tinggi daripada laki-laki. 

Anak perempuan juga memiliki imunitas tubuh 

lebih kuat dibandingkan anak laki-laki, sehingga 

angka kematian laki-laki lebih besar. Ditambah lagi 

jika terjadi peperangan, korban terbanyak biasanya 

dari kalangan pria. Kondisi ini membuat jumlah 

perempuan lebih banyak daripada laki-laki. Di kota 

New York misalnya, jumlah perempuan lebih 

banyak satu juta dibandingkan laki-laki. Artinya, 

meski tiga juta pria sudah menikah, tetap ada satu 

juta perempuan yang tidak mendapatkan 



Sayyid Sabiq 83 

 
 

pasangan.24 Padahal secara fitrah, setiap manusia 

ingin memiliki pasangan, keluarga, dan keturunan. 

Dengan adanya poligami, perempuan mendapat 

solusi yang bermartabat karena dinikahi secara sah, 

bukan dijadikan objek zina. 

Karena itu, jelaslah bahwa Islam tidak 

menganjurkan dan tidak pula melarang poligami 

secara mutlak. Ia dibolehkan dalam kondisi tertentu 

dengan syarat-syarat yang ketat. Islam menjadikan 

poligami sebagai solusi, bukan sebagai kewajiban 

atau kebiasaan tanpa batas. Bahkan, Al-Qur’an 

adalah satu-satunya kitab suci yang secara eksplisit 

membolehkan menikah satu saja bila khawatir tidak 

adil. Sebagaimana pernah dikatakan Zakir Naik, 

“Jika anda membaca Bible, Ramayana, Mahabarata, atau 

Wedha, tidak ada satu pun kitab yang mengatakan: 

‘nikahilah satu saja’ kecuali Al-Qur’an.” Oleh karena 

itu, pertanyaan yang layak diajukan adalah: jika 

agama-agama lain mengenal poligami dan para nabi 

terdahulu pun mempraktikkannya, mengapa hanya 

poligami dalam Islam yang sering 

dipermasalahkan?. 

                                                           
24 Abu Salma Al-Atsari, Poligami Dihujat (Jawaban Rasional Bagi 

Para Penghujat Syariat dan Sunnah Poligami), (np: Maktabah 

Abu Salma Al-Atsari, 2007), hlm. 28. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 84 
 

C. Yang Menemui Nabi Muhammad di 

Gua Hira Adalah Iblis, Karenanya Ia 

Takut 

Ketakutan Nabi Muhammad ketika ditemui 

oleh Malaikat Jibril adalah reaksi alami manusia 

ketika berhadapan dengan makhluk yang belum 

pernah ditemui sebelumnya. Ini menunjukkan 

kejujuran Nabi, bukan sebagai tanda bahwa beliau 

ditemui oleh iblis. 

Juga wahyu tidak mungkin diantarkan oleh 

setan karena Allah menjaminnya bahwa al-Qur’an 

dijaga sendiri oleh Allah. Karena itu mustahil 

Rasulullah bertemu dengan setan alih-alih bertemu 

Jibril. Dan pun jika Nabi Muhammad takut karena 

berjumpa dengan setan dalam penyampaian wahyu, 

maka tidak akan ada anjuran untuk membaca 

kalimat ta’awudz sebelum membaca al-Qur’an. 

Juga dalam hadist diterngkan bahwa yang 

menemui Nabi memang benar-benar Jibril, Dari 

Aisyah R.A, ia berkata 

"Ketika Nabi berada di gua Hira, datanglah 
malaikat Jibril seraya berkata, 'Bacalah!' Nabi 
menjawab, 'Aku tidak bisa membaca.' Nabi berkata, 
'Lalu malaikat memelukku hingga aku merasa sesak, 
kemudian melepaskanku dan berkata lagi, 'Bacalah!' 



Sayyid Sabiq 85 

 
 

dan seterusnya." (HR. Bukhari dan Muslim). 
Hadis ini menunjukkan bahwa yang menemui 
Nabi di gua Hira adalah Malaikat Jibril, bukan 
iblis. 
Kemudian ketika Nabi menyampaikan 

pengalaman beliau, Khadijah mengonfirmasi 

kebenaran wahyu tersebut, dan Waraqah bin Naufal, 

seorang Nasrani, menyatakan bahwa sosok yang 

ditemui Nabi adalah "Namus" (istilah untuk 

Malaikat Jibril), yang juga diutus kepada nabi-nabi 

sebelumnya. Dan dalam riwayat ath-Thabari beliau 

menceritakan bahwa Jibril meperkenalkan dirinya 

sebagai malaikat yang menyampaikan wahyu dan 

mengakui bahwa Nabi Muhammad adalah rasul 

atau utusan Allah. 

Jika melihat dalam bible karangan Lukas 22:43-

44 yang dimana malaikat mendatangi Yesus akan 

tetapi Yesus merasa takut sehingga keringatnya 

menjadi titik-titik darah yang bertetesan ke tanah. 

 

D. Nabi Muhammad Menyembah 

Berhala di Peristiwa Gharonik 

Kisah gharaniq adalah cerita kontroversial 

yang menyebutkan bahwa Nabi Muhammad, dalam 

situasi sulit menghadapi penolakan Quraisy, diduga 

menyebut berhala-berhala mereka (Lat, Uzza, dan 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 86 
 

Manat) secara positif saat membaca Surah an-Najm. 

Hal ini dikatakan membuat Quraisy puas, namun 

kemudian Nabi Muhammad menarik kembali 

pernyataan tersebut setelah ditegur oleh Jibril, 

mengakui bahwa itu bukan dari Allah. 

Kisah ini dicatat dalam beberapa sumber klasik 

seperti At-Tabaqat Al-Kubra oleh Ibn Sa'd dan Tarikh 

At-Tabari, namun para ulama Islam seperti Ibn Ishaq 

dan mayoritas mufasir menolaknya sebagai buatan 

musuh Islam. Mereka menegaskan bahwa kisah ini 

bertentangan dengan sifat kemaksuman Nabi dalam 

menyampaikan wahyu. 

Selain itu, cerita ini sering digunakan oleh 

orientalis untuk mendiskreditkan kenabian 

Muhammad, meskipun dalilnya dianggap lemah 

dan tidak memiliki dasar yang kuat dalam ajaran 

Islam. Ayat-ayat seperti dalam surah al-Hajj: 52-53 

dan surah al-Isra: 73-75 lebih banyak ditafsirkan 

sebagai peringatan Allah tentang upaya setan 

menggoda, bukan bukti validitas kisah gharaniq. 

Namun sikap pertengahan dari peristiwa ini 

adalah, bahwasanya Nabi Muhammad tetap 

mebacakan ayat yang sebagaimana mestinya tanpa 

ada penambahan atau pengurangan, namun setan 

mengubah apa yang diucapkan Nabi Muhammad 



Sayyid Sabiq 87 

 
 

sehingga apa yang sampai di pendengaran mereka 

adalah hal-hal yang bersifat dukungan kepada 

kemusyrikan mereka, kita tidak mungkin 

mengatakan Nabi Muhammad benar-benar 

mengatakannya, karena sangat bertolak dari ayat 

ketiga dari surah tersebut,  

”dan tiadalah yang diucapkannya itu (al-Quran) 
menurut kemauan hawa nafsunya.” 

 

E. Islam Agama Keras, Radikal dan 

Jihadis Teroris 

Pembahasan mengenai isu radikalisme dan 

intoleransi telah menjadi topik yang sangat sering 

muncul dalam diskusi maupun dialog, baik antar 

sesama Muslim maupun antaragama. Hal ini 

dilatarbelakangi oleh sejumlah aksi teror yang 

dilakukan oleh segelintir oknum yang 

mengatasnamakan diri sebagai Muslim. Aksi 

tersebut tidak hanya berbentuk tindakan fisik, 

melainkan juga berupa penyebaran pemikiran. 

Secara umum, radikal atau radikalisme 

didefinisikan sebagai sikap atau tindakan yang 

ekstrem, drastis, serta sering kali melanggar norma 

sosial maupun hukum. Radikalisme dapat muncul 

dalam berbagai aspek, seperti politik, agama, sosial, 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 88 
 

maupun ideologi. Dalam Kamus Besar Bahasa 

Indonesia (KBBI), radikal diartikan sebagai sikap atau 

pendirian yang ekstrem, atau tindakan drastis yang 

melanggar norma.25 

Radikalisme dalam konteks Islam merujuk 

pada paham atau tindakan ekstrem yang sering kali 

melibatkan kekerasan untuk mencapai perubahan 

sosial atau politik. Yusuf Qardhawi menggunakan 

pendekatan teologis dengan istilah seperti al-ghuluw 

(berlebihan), al-tanaththu (melampaui batas), dan al-

tasyaddud (bersikap keras).  

Secara etimologis, radikalisme digambarkan 

sebagai sikap berlebihan atau berada di ujung, baik 

secara konkret maupun abstrak. Yusuf Qardhawi 

juga menyebut beberapa faktor penyebab 

radikalisme: pertama, fanatik terhadap pendapat 

pribadi dan enggan menerima pendapat yang lebih 

baik; kedua, mewajibkan sesuatu yang tidak 

diwajibkan oleh Allah, padahal Rasulullah bersabda: 

“Permudahlah, jangan persulit; berilah kabar gembira, 

jangan menakut-nakuti”; ketiga, bersikap keras dan 

kasar dalam pergaulan; keempat, berburuk sangka 

terhadap orang lain; kelima, mudah menuduh; dan 

                                                           
25 KBBI, “Radikal” ( https:// kbbi.web.id/radikal, diakses 15 

Desember 2024, 20:17). 



Sayyid Sabiq 89 

 
 

keenam, mengkafirkan sesama Muslim yang 

sebenarnya belum sampai pada batas kekafiran.26 

Sementara itu, intoleransi merupakan lawan 

dari toleransi. Intoleransi berarti tidak sabar, tidak 

mau menerima perbedaan, menganggap diri sendiri 

selalu benar, menolak mendengarkan pendapat 

orang lain, serta memaksakan kehendak pribadi.27 

Toleransi sendiri berasal dari bahasa Latin tolerare, 

yang berarti menahan diri, sabar, menghargai, dan 

tenggang rasa terhadap perbedaan pandangan 

maupun keyakinan. Dalam bahasa Arab, istilah ini 

dikenal sebagai tasamuh, yang berarti kemurahan 

hati dan saling memudahkan.28 Menurut Umar 

Hasyim, toleransi adalah pemberian kebebasan 

kepada semua orang untuk menjalankan 

keyakinannya, selama tidak melanggar aturan yang 

menjaga ketertiban dan kedamaian masyarakat.29 

Islam justru menekankan pentingnya toleransi, 

pluralisme, serta penolakan terhadap radikalisme. 

                                                           
26 Yusuf Qardhawi, al-Shahwah al-Islamiyyah bayna al-Juhud wa 

al-Tatharruf (Kairo: Dar al-Sahwah, 1985), hlm. 53. 
27 Muhammad Yasir, “Makna Toleransi dalam Islam,” Jurnal 

Ushuluddin, Vol. XXII No. 2 (Juli 2014), hlm. 171. 
28 Ibid., hlm. 171. 
29 Umar Hasyim, Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam 

Islam sebagai Dasar Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Umat 

Beragama (Surabaya: PT Bina Ilmu, 1979), hlm. 21. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 90 
 

Pemahaman yang mendasarkan pada keyakinan 

bahwa Nabi Muhammad diutus untuk seluruh umat 

manusia lalu disalahartikan sebagai legitimasi untuk 

memaksakan agama adalah kekeliruan besar. Allah 

telah menegaskan dalam Al-Qur’an: “Tidak ada 

paksaan dalam (menganut) agama” (QS. al-Baqarah: 

256). Namun demikian, Islam kerap menjadi sasaran 

propaganda Barat dan Zionis, yang menggambarkan 

Islam sebagai agama intoleran dan anti hak asasi 

manusia. Serangan ini dilakukan secara sistematis 

untuk merusak citra Islam di mata dunia. Karena itu, 

umat Islam, khususnya generasi muda, perlu 

memahami ajaran Islam tentang pluralisme dan 

toleransi agar tidak terpengaruh propaganda 

menyesatkan.30 

Di Indonesia, keragaman agama, budaya, dan 

adat istiadat merupakan ciri khas masyarakat. 

Toleransi sudah lama tumbuh dalam kehidupan 

sehari-hari, terlihat dari kebebasan menjalankan 

ibadah sesuai dengan keyakinan masing-masing. 

Fakta ini membuktikan bahwa masyarakat 

Indonesia mampu hidup rukun meski berbeda-beda. 

Pemahaman agama yang kuat menjadi fondasi 

                                                           
30 Muhammad Yasir, “Makna Toleransi dalam Islam,” Jurnal 

Ushuluddin, Vol. XXII No. 2 (Juli 2014), hlm. 171. 



Sayyid Sabiq 91 

 
 

penting untuk menjaga harmoni dalam kehidupan 

berbangsa. Dengan pemahaman yang benar, 

seseorang tidak hanya mampu beribadah dengan 

baik kepada Allah, tetapi juga berperan menjaga 

kerukunan dalam kehidupan sosial. 

Toleransi dalam Islam, sebagaimana 

ditegaskan Al-Qur’an dan tafsirnya, berarti 

menghormati pemeluk agama lain tanpa 

mencampuradukkan keyakinan (sinkretisme). Islam 

menegaskan bahwa agama yang benar adalah Islam, 

namun tetap melarang adanya pemaksaan 

beragama. Dalam interaksi sosial, umat Islam 

diperintahkan untuk berbuat baik serta menjaga 

hak-hak non-Muslim selama mereka tidak 

memusuhi Islam. Pluralitas dipandang sebagai 

sunnatullah yang harus disikapi positif demi 

kemaslahatan bersama. Toleransi merupakan solusi 

Islam dalam menghadapi pluralisme, dengan 

landasan keadilan, kasih sayang, dan kemanusiaan. 

Akan tetapi, toleransi juga memiliki batas; jika ada 

pihak yang mengkhianati nilai-nilai tersebut, Islam 

mengajarkan ketegasan.31 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan 

bahwa radikalisme dan intoleransi sering dikaitkan 

                                                           
31 Ibid., hlm. 177. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 92 
 

dengan Islam akibat tindakan oknum yang 

menyelewengkan ajaran agama. Padahal, 

radikalisme adalah sikap ekstrem yang sering 

melibatkan kekerasan, sedangkan intoleransi adalah 

penolakan terhadap perbedaan. Keduanya jelas 

bertentangan dengan ajaran Islam yang menekankan 

toleransi, moderasi (wasathiyyah), dan keadilan. 

Islam mendorong umatnya untuk hidup 

berdampingan secara damai, menghormati 

perbedaan, serta menjadikan kemajemukan sebagai 

rahmat yang harus dikelola demi persatuan.32 

Umat agama lain, khususnya Kristen, sering 

menjadikan konsep jihad dalam Islam sebagai 

senjata untuk melabeli Islam sebagai agama perang. 

Mereka berusaha menebarkan tuduhan ini, padahal 

upaya mereka ibarat orang yang ingin mencincang 

air atau menjaring udara. Allah berfirman:  

“Mereka hendak memadamkan cahaya (agama) 
Allah dengan mulut (ucapan-ucapan) mereka, tetapi 
Allah tetap menyempurnakan cahaya-Nya 
meskipun orang-orang kafir membencinya.” (QS. 
Ash-Shaff: 8). 
 

                                                           
32 Ibid., hlm. 177. 



Sayyid Sabiq 93 

 
 

Secara etimologis, jihad berasal dari kata kerja 

jāhada–yujāhidu, dengan masdar jihādan dan 

mujāhadatan. Ibnul Mandzur menjelaskan bahwa 

jihad berasal dari kata al-juhd yang berarti kekuatan, 

usaha, dan kesulitan.33 Sedangkan secara 

terminologi, jihad memiliki beberapa makna: 

mengerahkan kemampuan dalam memerangi orang 

kafir, berjuang melawan godaan syahwat, berusaha 

menegakkan amar ma’ruf nahi munkar, serta 

berjuang melawan musuh yang memerangi umat 

Islam.34 

Dengan demikian, jihad tidak semata-mata 

bermakna perang. Segala bentuk usaha 

mendekatkan diri kepada Allah juga disebut jihad. 

Ibn Qayyim bahkan membagi jihad menjadi empat: 

Pertama, jihad melawan hawa nafsu, Kedua, jihad 

melawan setan, Ketiga, jihad melawan orang kafir 

dan munafik, dan Keempat, jihad melawan 

kezhaliman. 35 

 

                                                           
33 Rif’at Husnul Ma’afi, “Konsep Jihad dalam Perspektif Islam,” 

Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam, Vol. 11, No. 1, 2013, 

hlm. 135. 
34 Ibid, hlm. 137. 
35 Andi Aderus Banua dkk., Jihad dalam Islam, (Yogyakarta: 

Lembaga Ladang Kata, 2017), hlm. 205. 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 94 
 

F. Tentang kata Nahnu (Kami) dalam Al-

Qur’an 

Dalam Al-Qur’an banyak digunakan kata 

Nahnu yang bermakna “kami”. Kata “kami” ini 

sering dipahami keliru seolah-olah menunjukkan 

bahwa Tuhan dalam Islam berbilang. Padahal, 

dalam bahasa Arab, penggunaan kata ganti Nahnu 

oleh Allah adalah bentuk plural kehormatan (jamak 

ta’zhim) yang lazim dalam tradisi linguistik Arab 

klasik. Bentuk ini tidak menunjukkan kuantitas, 

melainkan mengandung makna keagungan dan 

kekuasaan. Fenomena serupa juga ditemukan dalam 

studi morfologi Arab, seperti The Arabic Noun System 

Generation (2024) dan Analysis of the Arabic Broken 

Plural (1995), yang menjelaskan bahwa bentuk jamak 

tertentu dapat bermakna semi-jamak 

atau memiliki fungsi honorifik. 

Dengan demikian, meskipun digunakan kata 

“kami”, maknanya tetap merujuk pada satu Tuhan. 

Kajian seperti “Kata Ganti dalam Al-Qur’an dan 

Maknanya dalam Konteks Tauhid” (Jurnal Al-

Mujtama’, UIN Mataram) juga menegaskan bahwa 

penggunaan bentuk ini konsisten dengan prinsip 

tauhid. Sebagai perbandingan, dalam bahasa 

Indonesia pun kata “kami” tidak selalu bermakna 



Sayyid Sabiq 95 

 
 

banyak orang. Misalnya, ketika Presiden Prabowo 

mengatakan: “Kami akan menangkap koruptor 

hingga ujung Antartika,” tentu bukan berarti ada 

banyak Prabowo, melainkan satu Prabowo yang 

berbicara atas nama institusi atau rakyat. Fenomena 

ini disebut plural of majesty (jamak keagungan). 

 

G. Perbedaan Maqam Ibrahim dan 

makam Nabi Ibrahim 

Sering muncul kesalahpahaman bahwa Al-

Qur’an buta sejarah karena menyebut Maqam 

Ibrahim di Mekah, sementara makam Nabi Ibrahim 

diyakini ada di Hebron, Palestina. Sesungguhnya, 

istilah Maqam Ibrahim di Masjidil Haram bukan 

berarti kuburan, melainkan batu pijakan Nabi 

Ibrahim ketika membangun Ka’bah bersama Ismail. 

Batu tersebut kini dilindungi dalam kotak kaca dan 

menjadi bagian penting dalam ibadah haji. Adapun 

makam Nabi Ibrahim memang diyakini berada di 

Gua Makpela, Hebron, Palestina, dan dihormati 

dalam tradisi Yahudi, Kristen, dan Islam. Kajian G. 

R. Hawting dan artikel “Maqam Ibrahim dan 

Relevansinya dalam Sejarah Islam” (Jurnal Living 

Hadis, IAIN Pontianak) menegaskan perbedaan 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 96 
 

antara simbol spiritual di Mekah dan makam fisik di 

Hebron. 

 

H. Islam Menyembah Hajar Aswad? 

Sebagian orang luar Islam beranggapan umat 

Islam menyembah Hajar Aswad di Ka’bah. 

Pandangan ini salah besar. Hajar Aswad bukan 

objek sembahan, melainkan simbol spiritual yang 

dimuliakan karena dicontohkan Nabi Muhammad. 

Umar bin Khattab sendiri pernah berkata:  

“Aku tahu engkau hanyalah batu, 
tidak memberi mudarat atau manfaat. Aku menciu
m engkau hanya karena Rasulullah melakukannya” 
 

Kajian seperti “Pemaknaan Simbolik Hajar 

Aswad” (Jurnal Al-Adyan, IAIN Pekalongan) 

menunjukkan bahwa batu ini hanya simbol 

penghormatan. Bahkan penelitian mineralogi dalam 

Konya Journal (2023) menjelaskan Hajar Aswad 

adalah batuan regional, bukan benda luar angkasa. 

Sementara itu, kajian linguistik dalam Menara 

Tebuireng (2024) menafsirkan istilah “batu dari 

surga” dalam hadis sebagai ungkapan metaforis, 

bukan literal. 

 



Sayyid Sabiq 97 

 
 

I. Tuduhan kontradiksi dan sumpah 

dalam Al-Qur’an 

Ada tuduhan bahwa Al-Qur’an bukan firman 

Tuhan karena di dalamnya terdapat sumpah dan 

ayat-ayat yang tampak bertentangan. Dalam ilmu 

tafsir, khususnya pendekatan asbāb al-nuzūl (sebab 

turunnya ayat) dan balāghah (retorika Arab), sumpah 

dalam Al-Qur’an berfungsi sebagai bentuk 

penegasan makna, bukan gaya bahasa biasa. Ayat-

ayat yang tampak berbeda justru memiliki harmoni 

makna bila dipahami dalam konteks linguistik Arab 

klasik dan sebab turunnya. 

Kajian seperti “Konsep Kontradiksi dalam Al-

Qur’an” (Jurnal Ilmu Ushuluddin, UIN Sunan 

Gunung Djati) serta artikel dalam Al-Jami’ah dan 

Majalah Tajdid menegaskan pentingnya memahami 

konteks wahyu agar tidak terjebak pada kesimpulan 

keliru tentang pertentangan ayat. 

  



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 98 
 

 

 

 

Daftar Pustaka 
 

 

Abu Salma Al-Atsari, P. D. (2007). Poligami Dihujat 

(Jawaban Rasional Bagi Para Penghujat Syariat dan 

Sunnah Poligami). Maktabah Abu Salma Al-

Atsari. 

Bauckham, R. (2008). Jesus and the God of Israel: God 

crucified and other studies on the New Testament’s 

Christology of divine identity. Eerdmans: Grand 

Rapids. 

dkk, A. A. (2017). Jihad dalam Islam. Yogyakarta: 

Lembaga Kadang Kata. 

Hasyim, U. (1979). Toleransi dan Kemerdekaan 

Beragama dalam Islam sebagai Dasar Menuju 

Dialog dan Kerukunan Antar Umat Beragama . 

Surabaya: PT. Bina Ilmu. 

Kalalo, Y. ((n.d)). Sejarah Singkat Doktrin Trinitas. 

Agapekasih. 



Sayyid Sabiq 99 

 
 

Ma'afi, R. H. (2013). Konsep Jihad dalam Perspektif 

Islam. Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam, 

135. 

Metzger, B. M. (1975). A textual commentary on the 

Greek New Testament. London: United Bible 

Societies. 

O'Collins, G. (2009). Christology: A Biblical, Historical, 

and Systematic Study of Jesus. London: Oxford. 

Qardhawi, Y. (1985). al-Shahwah al-Islamiyyah bayna 

al-Juhud wa al-Tatharruf . Kairo: Dar Al-Sahwah. 

Soon, M. A. (2009). 7 Persoalan Berkenaan Asas-asas 

Agama Kristiani. Kuala Lumpur: Interactive 

Dakwah Training. 

Sudirwan, M. T. (2017). Konsep Adil dalam Poligami 

Perspektif Imam Syafi’i. Jurnal Studi Hukum 

Islam, 32. 

Syihab, A. D. (2023). Kristologi: Senjata Dakwah yang 

Terlupakan. Jakarta: Pustaka Tazkia Az-Zahra. 

Tan, D. (2024). Bible Exposed; Kontradiksi Empat Gospel 

dalam Bible . Jakarta: YPM At-Tauhid. 

Texts, E. C. ((n.d)). Creed of Nicaea (325): Greek text and 

English translation. London: Early Church Texts. 

Yasir, M. (2014). Makna Toleransi dalam Islam. 

Jurnal Ushuluddin, 171. 

 



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 100 
 

 

Tentang Penulis 
 

 

 

 

Sayyid Sabiq seorang pendidik muda dan 

peneliti yang sedang menekuni bidang kajian 

keislaman dengan fokus khusus pada Kristologi. 

Lahir di Banda Aceh, ia menempuh pendidikan 

menengah di SMP Imam Syafii Pesantren dan 

melanjutkan ke jenjang SMA di SMAIT Al Arabiyah. 

Setelah itu, ia melanjutkan studi di Sekolah Tinggi 

Ilmu Dakwah (STID) M. Natsir, di mana saat ini ia 

berada pada semester ketujuh dan mengambil kelas 

kepakaran dalam bidang Kristologi. 

Pengalaman dakwahnya meliputi pengabdian 

langsung kepada masyarakat, khususnya di daerah 

minoritas muslim dan wilayah terpencil seperti 

Aceh Tenggara serta Kalimantan Tengah. Melalui 

kegiatan tersebut, ia berupaya menghadirkan 

dakwah yang sejuk, inklusif, dan kontekstual sesuai 

kebutuhan umat di lapangan. 



Sayyid Sabiq 101 

 
 

Dengan bekal pendidikan formal dan 

pengalaman praktis tersebut, ia berkomitmen untuk 

mengembangkan wawasan keislaman yang 

mendalam serta memperkuat kontribusi dalam 

bidang dakwah, khususnya pada ranah kajian 

Kristologi dan pelayanan masyarakat 

muslim minoritas. 

  



Yesus Tidak Pernah Kenal Kristen 102 
 

 


